" &

N Mqohe (ACUN) orgamsmo orientado por cristianos; dhie trata deTanalizar
Z6s

¢ ivas, ‘elaborar trabajos e 1mpulsar obras que vayan q entadas a fortalewl
J gobe,(Guayml)

' 301.114
“Yo86 T
e.l
| UNACHL




i BIBLIOTECA DR ROBERTO JALN Y JAEN
| =9 SECCION DE COMPUTO

| Capturedo 9*?.3.9‘;.&&_:;\;% S&MQQ.%
. Fine: ﬂ\z ,.IL_E:M L D
it G o B e B A IS5 O

)

MEN..

- i e -

01.114 Yarg, Fhilip el
YoS56 Eali : wn viake al aaxazn del
INRCHL p\:l—ﬂr\!\}:q'g.

i

- l PHILIP YOUN G

AY

IBRO
EL ULTIMO FIRMANTE RESPONDE POR ESTE L

FECHA DE ENTREGA No. DE CEDULA |

i /////0545@//% 5z~“//2~9/63>
29 //0/% /M/%af 3-477-H35

ETDEBALI

+ Un viaje al corazon del pueblo Ngobe -

ﬁi_
Universidad de Panamé
| Centro Regienial Universitarie :
! de Chirfqui =
' ;' BIBLIOTECA -
“Br. Reberto Jatg 7 Jufa ™
Accion Cultural Ngébe (ACUN)
Comarca Ngobe-Bugle
N ) Panama, 1993




HEMEROTECA
. CRU.CHL

AR '(:' ) “ . A,:..-ié.._': ..; { .. ‘2\: -‘—\._’ .

BIBLIOTECA E P |
D RORERTO JAEN Y JARN } Srasng
. INDICE B i s
cion al cuidado de: Jorge Sarsanedas, sj
— Presentacion ... - 5

os: Héctor Endara. B
Notas sobre la evidencia etnohistérica

para la continuidad estructural en la

sociedad GuaymMi. ................coovvieeeiiieeeieeeee 7

agramacion: Milton R. Machuca-G.

mera Edicién.
"UN, SAn Feélix, Chiriqui

Un modelo estructural del matrimonio Ngwabe ..... 39
publica de Panama, enero de 1993.

- La expresién de armonia y discordia en un ritual
= Guaymi: el sentido simbélico de algunos .
' .« Taspectosde labalseria ...........cocooiiiiiiiiiiiiiii 61
-rechos reservados. Prohibida la reproduccién total o parcial A

1 autorizaciéon.

preso en Panama por Impresora Pacifico, S.A.

sta publicacién es posible por el apoyo econdémico de las
'rganizaciones solidarias MISEREOR (Alemania) y CEBEMO

~olanda). Zo/ L
T47¢ ;
—C_/

537,



ETDEBALI
... Un vigje al corazén del pueblo ngobe ...

ETDEBA (o0 edaba, como dice Philip Young) significa
hermano (a) en lengua ngébere. ETDEBALI, viene siendo
una especie de-hermandad ritual-de-rivalidad, de amistad
especial, “simboliza”, dice Young, “la hospitalidad que es
costumbre en la sociedad Guaymi y la hostilidad que siempre
queda reprimida bajo el nivel de las relaciones sociales”. Quien
quiera conocer més en -prefundidad la sociedad Ngébe o
Guaymi, tiene que tener una experiencia cercana de lo que es
el etdebali y la familia ngobe.

Philip D. Young, antrop6logo.-norteamericano, gran
conocedor del pueblo ngbbe, ha escrito multiples ensayos y
articulos sobre diversos aspectos de la rica vida de este pueblo.
En esta ocasion présentamos tres articulos que tratan, en
forma cientifica y con gran base en la realidad, sobre lo que ha
desaparecido y lo que permanece en la sociedad ngébe, en
particular sobre las alianzas matrimoniales y sobre un ritual
muy malentendido por parte del resto de lasociedad panameria:
la balseria.

Dice el autor que “numerosos rasgos de la organizacion
social tradicional han mantenido su vigencia hasta el presente;
por eso, los Guaymi, quizds mas que ningin otro grupo,
pueden tener la clave para un mejor entendimiento de la
organizacion social de los pueblos nativos de la baja Centro
Ameérica”. Los articulos que siguen a continuacién son como
un viaje al corazén del pueblo ngébe. Nos van mostrando
elementos fundamentales de la organizacién social y de las
relaciones a lo interno de este pueblo, relegado y marginado
durante siglos de los pocos o muchos beneficios de la sociedad
panamena. Nos muestran la complejidad y la sencillez de sus

5



laciones internas, su capacidad de adaptacién y su lucha por
~0 dejarse aplastar por la sociedad envolvente.

Podremos estar o no de acuerdo con las afirmaciones de este
ntropélogo sobre el pueblo ngébe, pero lo cierto es que sus
scritos estan basados en un contacto directo y carifioso con
-“te pueblo. Por eso, quienes desean conocer mejor la vida de
- te puéblo o trabajar junto con él, no pueden obviar la lectura
» estos articulos.

La presente publicacién es un esfuerzo mas de ACCION .

JLTURAL NGOBE por divulgar respetuosamente el caminar
ficil pero esperanzador de este pueblo al que nos debemos.
entro de la Coleccién MUNDO NGORBE, lo publicamos en
Serie NUESTRO MODO DE SER. Agradecemos al Dr.
oung su autorizacion para darlos a conocer en castellano, al
Jal que a los traductores por su esfuerzo.

Ngobo reba munben,

Jorge Sarsanedas sj
Director de ACUN

NOTAS SOBRE LA EVIDENCIA ETNOHISTORICA
PARA LA CONTINUIDAD ESTRUCTURAL
EN LA SOCIEDAD GUAYMI




NOTAS SOBRE LA EVIDENCIA ETNOHISTORICA
PARA LA CONTINUIDAD ESTRUCTURAL
EN LA SOCIEDAD GUAYMI!

Philip D. Young, Universidad de Oregén
Traduccién de Alba L. Jaén y Milton R. Machuca

RESUMEN

Se revisan archivos etnohistéricos relacionados con el
Guaymi? de la Republica de Panama a fin de aclarar
aspectos de la continuidad v el cambio en esa sociedad. El
Guaymi que vive en las regiones montanosas ha sido

menos afectado por el contacto europeo. La lengus, 1a i

economia, los patrones de poblamiento, las costumbres
matrimoniales, los patrones de residencia post-marital yla
organizacion politica se consideran en términos de
estabilidad o cambio relativo.

INTRODUCCION

Durante 1964-65, conduje una investigacién de campo entre los
Guaymi del Distrito de San Félix, Provincia de Chiriqui, Reptiblica de
Panama3. Parte de este proyecto supuso la recoleccion de datos
sobre la estructura social de los Guaymi. Alcomparar las caracteristicas
contemporaneas de la estructura social encontré que en varios
aspectos esa sociedad indigena mantiene una considerable continuidad
estructural desde los tiempos de los primeros contactos hasta el
presente.

-~

1 Publicado en inglés en Etnohistory, Volumen 17, Nimero 1-2, Invierno/Primavera
1970. Se publica en castellano con permiso expreso del autor.

2 Young utiliza aqui el término Guaymi para referirse a la etnia y Ngawbere al hablar de
su idioma. A partir de nuestro trabajo al lado de este pueblo y de nuestros esfuerzos por
aprender su idioma, hemos oido que a si mismos se llaman Ngoébe y a su idioma, Ngébere.
Sin embargo, la referencia del nombre Guaymi en escritos del siglo XVIl y méas adelante, nos
indica que este segundo nombre también tiene su validez. Quizés investigaciones postenores
aclaren el por qué la existencia de ariibos nombres {ncta del editor).

3 La investigaciéon en la que este escrito se basa fue financiada por el National Institute of
Mental Health a travésde la beca predoctoral # 13,819 yla concesién para investigaciéon MH-

9



El prop6sito de este ensayo es revisar e interpretar afirmaciones
~n fuentes antiguas que den alguna luz sobre la naturaleza de la
~structura social Guaymi en el pasado; asimismo, hasta qué grado la

ontinuidad estructural se muestra a partir de estos datos histéricos.
wunque creo que en el caso de la continuidad social estructural seria
rtalecido por cualquier documentacién histérica adicional que
udiera descubrirse algtin dia, el contenido de los relatos disponibles
:presente no est4 libre de ambigiiedad. = - .
Los Guaymi son un pue*<:de habla Chibcha que en la actualidad
-upan montanas y colinas quebradas del oeste panamerfio.
atiguamente, su territorio era mayor en extensién (ver mapa).
“tualmente ocupan un 4rea de aproximadamente 2,500 millas
:adradas*, con una poblacién de unos 36,000 habitantes®. De una
rma uSia;,<nos riams.do expuestos a una cultura derivada de la
rropea desde el primer contacto espafiol a principios del siglo XVI.
Jrante 400 afos, los Guaymi han estado sujetos, algunas veces sin
'searlo, a una serie de factores capaces de provocar cambios
lturales entre ellos. Suponiendo que el contacto fue intermitente
rante la primera parte de este periodo, y a menudo indirecto con
5 grupos de la montafia delinterior, se podria esperar que después
» 400 afos los actuales Guaymi mostraran pocc en cuanto
ntenido sociocultural que pudiera remontarse hasta los tiempos
'l primer contacto. Por supuesto, algunos cambios son muy
identes. Ollas de hierro han substituido a las de barro, herramientas
racero a lasde piedra, ropa de fabrica a la hecha en casa (en el caso
* los hombres), etc. Sin embargo, como mas adelante mostraré,

14-01. -El financiamiento durante la redaccién de la presente version se recibio del
“aduate College de la Universidad de Oregon, Eugene. Deseo agradecer al Dr. Donald W.
*hrap del Departamento de Antropologia de la Universidad de lllinois y al Dr. Joseph G.
‘gensen del departamento de Antropologia de la Universidad de Oregén por sus
mentarios y criticas a una primera version de este escrito. Asumo la responsabilidad
-mpleta por cualquier error de hecho o interpretacién que persista en la presente version.

2,500 millas cuadradas x 1.609 = 4,023.4 km?(n. del t.). Actualmente los Ngobe (Guaymi)
“~invindican unos 10,000 km? de territorio a través de su propuesta de comarca (n. del e.)

" Cifra aproximada, vélida para el afio 1970. Hoydia, en 1991, se calcula la poblacion total
uaymi entre 60,000 y 70,000 (nota del autor). Sin embargo, segin los datos de la

ontraloria General, la poblacion Ngobe actual es de alrededor de 124,500 personas
. del t.).

\
J

fe—

il

1980.

Panamé:

University of Illinois
INAC,

Hacia 1965
Hacia 1985

(I
(A

1971.
Panamé Indigena.

R.

Hacial1930

Hacia 1850
Young, P.D. Ngawbe Tradition and change among the
Western Guaymi of Panami.
Press, Chicago:

Territorio ocupado:

=

Torres de Araiz,

Fuentes:

@&;}:’O

Ro%

u




ichas caracteristicas de la estructura social han permanecido
-stables.
>
La falta de documentacién hace imposible saber como era la
- uciedad Guaymi inmediatamente después de la conquista. Si las
‘ducciones se basan en evidencia arqueoldgica v en alguna
- ocumentacién histérica -los datos de las dos expediciones de

ninosa (1873;-1892)- desde las areas costeras alsury al este de .

montafias de Chiriqui, entonces se podria sugerir que en 10s
mpos proto-histéricos hubo alguna distribucién de la riqueza y
ratificacion social entre los Guaymi. Sin embargo, como Johnson
)4.8Db) correctamente sefald, no hay pruebas de que la gente hacia
2stey el sur de las montarias de Chiriqui fueran Guaymi. Los datos
jueoldgicos directos del area de las montafias de Chiriqui al este
El Volcan son practicamente inexistentes.

_Hay suficientes datos etnograficos sobre los Guaymi que datan
roximadamente de 100 afios después del primer contacto espariol.
" estos datos se puede inferir que muchas de las caracteristicas de
2structura social Guaymi que encontramos hoy eran similares a las
comienzosdel siglo XVII. Relatos posteriores se pueden interpretar
ramostrar la continuidad en las caracteristicas socio-estructurales
sde el siglo XVII hasta el presente, aunque no carecen de
ibigliedad.

Los materiales presentados aqui muestran la continuidad que
rece existir en algunas caracteristicas de la estructura social, al
@l que algunos de los cambios que han ocurrido en la cultura y
ciedad Guaymi desde el final del primer siglo de contacto espafiol.

II

La mencién mas antigua sobre los Guaymi se encuentra en el
zlato de Fernando Colén sobre el cuarto viaje de su padre al Nuevo
‘undo en 1502; durante ese viaje se hicieron varias escalas a lo
“rgo de la seccién de la costa caribefia del istmo que actualmente es
- Provincia de Bocas del Toro. La informacién de Fernando Colén
‘presenta en Lothrop (1950). Sosay Arce (1911) y Peralta (1883)

|
i
|
|
i
!'
i

i
)
i
i

citan documentos de la tltima mitad del siglo XVI que mencionan a
los Guaymi. Fray Adrian de Ufeldre (1682), un sacerdote flamenco
que pasé largo tiempo entre los Guaymi entre 1622y 1637, es la
fuente disponible més valiosa para la etnografia de principios del
siglo XVII. Fray Blas José Franco visitd a los Guaymi hacia el final
del siglo XVIII y dej6 un breve relato etnografico, asi como datos
lingtiisticos (listas de palabras). Este reporte fue publicado por A. L.
Pinart (Franco 1882). Pinart indica que no hizo nada para alterar el
manuscri) original que poseia. Pinart (1885)¢ presenta unrelato de
su breve -sita a los Guaymi del area del rio Cricamola en 1883.
Ephraim S. Alphonse, misionero metodista wesleyano, vivié entre
los Guaymi de la Peninsula de Valiente y del area del rio Cricamola
durante 21 afos desde 1917. Su Gramatica y Diccionario
Guaymi (1956) provee algunas breves notas etnogréficas que se

==~ tomar para representar el primer cuarto del siglo XX (con

reservas, porque en mucnos aspectos sus datos no parecen ser muy
confiables). Finalmente, est4 el relato de Johnson (194 8a) sobre los
Guaymi del sur, basado en un trabajo de campo hecho a principio
de la década de los 30. La informacién contenida en todos estos
relatos se compara con la que coleccioné entre los Guaymi del
Distrito de San Felix, Provincia de Chiriqui, en 1964-65.

I

La colonizacion europea del Oeste de Panamé inicialmente fue
muy leve y se ha mantenido asi. Fue mas fuerte en Veraguas y mas
moderada en Bocas del Toro, ocupando Chiriqui una posicion
intermedia. El oeste panamerio pronto se convirtié en &rea agricola
y ganadera, ocupando los espanoles las llanuras de la costa donde
las condiciones naturales eran claramente superiores a las de los
sectores montafosos para el &xito de estas actividades. Los intentos
de penetracion al escabroso interior y a las montafias fueron
esporéadicos y muy desafortunados. En consecuencia, el contacto

6 “Je n'ai pas cru devoir changer ni I'orthographie ne la phraséologie du texte,
I'oovrage [sic] étant écrit suivant le style ancient” (Pinart en Franco 1882: Preéface).

13



.ntre los Guaymi habitantes de la montana y los latinos parece haber
sido de menor intensidad comparado con el de las &reas costeras’.

La poblacién latina fue muy rural durante el periodo inicial de la
-olonizacién y ha permanexido asi hasta el presente. La poblacion
qdlgena con51stxa en agricultores sedentarios practicantes del sistema
de “roza” (Swidden)® que habitaban en pequefios caserios.

.parentemente aun enlas llanuras ellos carecieron de una estructura
olitica jerarquizada que pudiera movilizarse para presentar una
2sistencia unificada contra la invasion latina®.

Los latinos se establecieron entre los indios de las llanuras, y
‘unque algunos indudablemente huyeron hacia 4reas masinaccesibles,
nuchos se quedaron. Esto llevé, antesde 1900, a la desaparicién de
a cultura indigena propia de las llanuras costeras. Ambos, el colono
atino vy el indio, eran agricultores y problemas vy experiencias
omunes gradualmente llevaron a la combinacién de las dos culturas.
a mezcla de elementos esparioles e indigenas que se produjo en
‘ran parte antes de 1900, esta representada hoy por la cultura del
ampesino del occidente de Panama. Sin embargo, en las montafias
7sindios permanecieron separadosy esa integracién no ha ocurrido.

Como resultado de la colonizacién espariola y de los intentos de
ncursion misionera, la poblacion Guaymi del occidente panamerio
)areciera haberse dividido. La cultura Guaymi de las llanuras de
“hiriqui y Veraguas gradualmente se mezclé con la de los colonos
atinos a través del inevitable contacto in situ. Los Guaymi de la
nontana permanecieron aislados vy relativamente poco afectados
Jor este proceso debido a la falta de colonizacion, actividad misionera
1 otra forma de contacto directo y prolongado en su territorio.

. Latino es el téermino castellano que los Guaymi utilizan al referirse a las gentes
.ispanoparlantes que viven en las areas que rodean su territorio. En su propio idioma ellos
laman a los latinos sulia que, dicho sea de paso, también significa cucaracha.

8 Sc;uildd)en: terreno para la agricultura producido por el corte y quema de la vegetacion
(n. del t.).

9 Aqui'me r<'afiero a Chiriqui y al oeste de Veraguas. En Coclé y en la Peninsula de Azuero
hay evidencia de una resistencia inicial que, bajo el liderazgo de jefes poderosos que
controlaban la fidelidad de numerosos jefes menores, fue mas efectiva durante un tiempo.

14

Excepto por relaciones econémicas intermitentes, a pequeria escala,
estos Guaymi, anteriores a 1900, parecen haber estado poco
interesados en lo que la cultura latina tenia que ofrecer y continuaron
en gran parte siguiendo sus modos tradicionales.

Para 1900, o un poco después, la latinizacion de la poblacion
indigena de las llanuras habia tomado su curso y la aculturacién in
situ dejo de ser un mecanismo efectivo de cambio. Desde 1900, los
Guaymi se han mezcladocon loslatinos, sobretodo econdmicamente;
pero la latinizacién relativamente completa s6lo ha ocurrido entre
los pocos Guaymi que han emigrado de las montafias y se han
establecido en los pueblos y aldeas latinas.

AMas de 400 afios han pasado desde los comienzos de la
colonizacién espariola de regiones de lo que en Stis-tempoiueia
territorio Guaymi. Ciertamente, muchos cambios son evidentes en
algunos aspectos de la cultura Guaymi contemporanea, sobre.todo
en lo referente a la cultura material y a los cultivos. Pero el peso de
la evidencia sugiere que las principales caracteristicasde la estructura
social han persistido entre los Guaymi que ocupan las &reas
montafiosas y que la reorientacion estructural es sélo incipiente en
la sociedad Guaymi actual.

1\Y

Los esfuerzos para convertir a los Guaymi al catolicismo, que
fueron precedidos por intentos esporadicos de sometimiento militar,
comenzaron con la entrada en las montarnas de Veraguas de Pedro
Gémez, miembro de la primera expedicién de Espinosa en 1516
(Lothrop 1950:7b),y duraron cerca de medio siglo. En 1537, Pedro
Vasquez escribié al Consejo de Indias que la “conquista” de
Veraguas no habia sido efectiva (Peralta 1883:92). Parece que dicha
conquista nunca lo fue. Los indios en las &reas mas accesibles
gradualmente llegaron a formar parte de la cultura campesina en
desarrollo mas que meros sujetos conquistados. Hasta la fecha pocos
relatos han aparecido detallando la actividad misionera espafiola
entre los Guaymi. La primera constancia de proselitismo es la de
Fray Agustin de Ceballos que lleg6 al territorio Guaymien 1581 para

15



nvertir a los indios y escribié uninforme al Reyde Espafiaen 1610
nescribiendo las costumbres de ellos (Mendizabal de Cachafeiro v
Zentner 1964:14). El siguiente documento es el de Fray Adrian de
Jfeldre que trabajé entre los Guaymi de 1622 a 1637 (Ufeldre
:682). Sosa y Arce (1911:18) dicen que los misioneros dominicos
stuvieron trabajando entre los Guaymi de Chiriqui en el siglo XVII;
- Jouanen (1948:19) indica que los jesuitas también estuvieron
-==tivos entre ellos a principios del'mismo siglo. Los franciscanos
ccursionaron en la region Guaymi apréximadamente a iiiediados
2l siglo XVIII y nuevainte a finales del mismo y en la primera
2cada del XIX (Sosa y Arce 1911), estableciendo muchos poblados
2 indios. Fui incapaz de localizar algtin otro registro sobre la
“tividad misionera catélica correspondiente a los siglos XIX o XX
atre aquellos Guaymi que no habian sido reducidos a la vida de
Obladusartes Gersiylo XIX, como no fuera los esfuerzos de los
anciscanos a inicios del mismo siglo. -

El método espariol de cristianizacion de los indios fue la
rduccioén, por la cual una cantidad de indios era reunida en un
gar para formar un poblado. Frecuentemente, esto iba acompariado
2 ayuda militar cuando los nativos se mostraban renuentes a
=ceder a los deseos de los amistosos frailes. Luego, eran instruidos
1 la doctrina cristiana. Muchos de los pequefios poblados que hoy
xisten en el occidente de Panamé fueron originalmente fundados
2 esta manera, tales como San Lorenzo, San Félix, Gualaca,
olega y Tolé en Chiriqui y Las Palmas y Rio de Jests en Veraguas.
arece que la primera de estas poblaciones misioneras indigenas fue

de San Lorenzo, Chiriqui, fundad2 en 1623 por Fray Pedro
»aspar Rodriguez Valderas (Requejo y Salcedo 1908), v las tltimas
ieron Dolega y Gualaca, fundadas por los Padres Franciscanos
atre 1793y 1803 (Sosa y Arce 1911:176): Otros de los primeros
oblados misioneros, tales como el de San Lorenzo (no el actual San
orenzo, Chiriqui) establecido por Fray Ufeldre v que tenia 200
-asas de indios, han desaparecido sin rastro. Incluso sus antiguas
dbicaciones son ahora desconocidas. Los actuales habitantes de
2stas antiguas poblaciones misioneras no tienen memoria de sus

0 No sé si este documento fue publicado alguna vez. Fui incapaz de localizarlo.

~
o]

antepasados indigenas, excepto los raros casos de residentes Guaymi
que hace poco bajaron de las montanias.

En general los intentos de cristianizar al Guaymi y de reducirlo
a la vida en poblados tuvieron poco éxito. Jouanen (1948:20)
observa que después de una serie de experiencias negativas bajo la
dominacién espariola, masde 9,000 Guaymi quemaron sus casas en

_los nuevos poblados misioneros y volvieron a su forma nativa de vida.
»Algunos Guaymi llegaron a cristianizarse y latinizarse; otros, despueés

de una estadia aparentemente breve e infeliz en los poblados,
huyeron de regreso hasta las méas recénditas montarias de Veraguas
y Chiriqui donde no ha habido intento activo de proselitismo desde
fines de la primera mitad del siglo XVII. Sin embargo, parece que
estos renegados llevaron con ellos algunos conocimientos del
catolicismo que gradualmente combinaron con los elementos de las
creencias religiosas nativas para formar una clase de cristiandad
folklorica. _

Varias sectas protestantes han estado operando, con poco éxito,
en las margenes del territorio Guaymi en Chiriqui y Veraguas
durante el sequndo cuarto de este siglo y un poco antes en Bocas del
Toro. Todas las misiones protestantes, excepto una en Chichica,
Distritode Tolé, Provincia de Chiriqui, se han establecido enpueblos
pequenos que bordean el territorio Guaymi y los intentos de
conversion se han limitado a hablar con los indios que, por otros
propésitos, visitan los poblados. Por supuesto, hay unos pocos
Guaymi que se han hecho fervientes conversos de una u otra de las
sectas protestantes, pero en realidad son muy pocos. La actitud de
la mayoria de los Guaymi hacia las predicaciones de las sectas
protestantes es negativa.

\Y%

Los primerosrelatos indican que los Guaymi fueron esencialmente
agricultores, aunque la caza y la pesca también eran actividades
importantes de subsistencia. Los productos se intercambiaban a
través del sistema de trueque. Aunque el cacao era un articulo
importante en las practicas religiosas Guaymi, parece que nunca

17



36 a ser un medio usual de intercambio como lo fue en otras partes
- Centroamérica. Por lo menos ninguno de los relatos menciona
_! préctica entre los Guaymi.

La introduccion de cultivos del Viejo Mundo, especialmente el
-0z Y las bananas, ha variado el énfasis de algunos de los cultivos
zdicionales producidos por los Guaymi. Lo que no ocurri6, sin
- ~bargo, con el maiz. La introduccién de animales domesticos y el
tamiento gradual de los recursos de caza han reducido la
nortanciade la caceria y la pesca como actividades de subsistencia
la mayoria de las areas. A pesar de estos cambios, la agricultura
subsistencia ha continuado como el pilar del sistema econémico
raymi desde tiempos de la conquista. Aunque este escrito s6lo se
aponedocumentar la estabilidad estructural de la sociedad Guaymi
10 intenta una explicacion completa para ésta, se podria sugerir
e esta estabilidad se debe probablemente en gran medida al hecho
que todavia no han ocurrido cambios importantes en la estructura
onémica, particularmente en la base productiva.

Toda la evidencia muestra que el patrén de poblamiento en el
2a montanosa de Chiriqui ha sido siempre pequefios caserios
stante dispersos. En tanto que existen evidencias de que, en
mpos prehistéricos, unos pocos pueblos y centros ceremoniales
tamafo medianamente grande estaban ubicados a lo largo del
rso bajo de los principales rios en las Provincias de Coclé y
"raguas y en la Peninsula de Azuero (Lothrop 1937, 1942, 1950;
—add 1964), al presente no hay evidencia arqueologica o histérica
que pueblos aborigenes hayan existido alguna vez en las montarnas
as alla de la llanuras costeras del occidente panameno. En efecto,
> sondeo superficial en una parte del Distrito de San Félix, Chiriqui,

alizado por el autor durante el desarrollo de las investigaciones

nogréficas, muestra que los habitantes aborigenes de la zona

Jian en forma muy dispersa igual a la que se observa en los actuales

-uaymi. ¢Hay alguna evidencia de que el patron de poblamiento
“ativo enlaregién haya cambiado alguna vez, siquiera temporalmente,
N tiempos histéricos? A no ser por los poblados misioneros, la
“2Spuesta seria no.

Cristobal Colon durante su cuarto viaje al Nuevo Mundo en

S

1502, navegé a lo largo de la actual costa caribefia de las Provincias
de Bocas del Toro y Veraguas. En el relato de Fernando Colén sobre
el viaje de su padre hace las siguientes observaciones sobre el patrén
de poblamiento de los Indios (Guaymi):

... Y porque lo llamé [Veraguas] un pueblo o aldea, debe
observarse que en aqueuas partes sus casas no estan muy
~ iuntas, sino que ellos viven-como en Vizcaya a cierta
distancia unos de otros. ) .
... el teniente not6é que el campo era muy montafioso y
boscoso y que no habian pueblo regulares, sino una casa
aqui y otra a una gran distancia ... (Lothrop 1950:6).

Es evidente que para la época del primer contacto con los
espanoles, los Guaymi, por o menos los que habitaban la laderas
nortenas de la cordillera, vivian segiin un patrén de asentamiento
muy disperso. Basandose en las afinidades culturales y lingtiisticas
entre los pueblos de las laderas nortena y surena de la cordillera
puede inferirse que también este era el caso para los grupos Guaymi
que vivian en las laderas surefias de las llanuras costeras del Pacifico.

Al comienzo del siglo XVII encontramos otra vez el mismo
patrénde poblamiento disperso referido por Fray Adrian de Ufeldre??.

No tenian estos [indios] pueblos fundados, porque vivian
como alarbes [arabes], divididos en parentelas, y cada
familia en un'rancho de palmica grande,... Distaban unos

11 No hay ninguna duda de que Fray Adrian trabajo entre los Guaymi de las laderas
nortenas, y no en el area del rio Tabasara de Veraguas como sugiere Lothrop (1937). El area
precisa de sus actividades més intensas es desconocida. Mendizabal de Cachafeiro y Zentner
(1964:38) sugieren que la Provincia del Guaymi a la que Fray Adrian se refiere era el Valle
de Miranda. El mismo Fray Adrian dice: Dista pues la Providencia del Guaymi,
veinticuatro, o veintiséis leguas de la Ciudad de Nuestra Sefiora de los Remedios,
Gobernacién de Veraguas, aguas vertientes al Mar del Norte, en frente del Escudo
de Veraguas(1682:2). Por tanto, la mejor conjetura de la ubicacion de Fray Adrian es el
area Rio Cricarnola-Valle de Miranda. Indudablemente Fray Adrian también estaba familiarizado
con los Guaymi de las laderas surefias, puesto que viajo hacia el norte desde Remedios. Dicho
sea de paso, las referencias en la literatura sobre Fray Adrian de Santo Tomas y Fray Adrian
de Ufeldre se refieren al mismo sacerdote.

. 19



ranchos de otros media legua, o un cuarto mas o
menos...(Ufeldre 1682:13a).

En otra cita sobre-poblamientos Fray Adrian comenta:

...vivian tan apartadds que el que menos distaba de otro
~_eraun cuarto de legua,... (1682:21).

Fray Blas José Franco indica que al final del‘s}glo XVIII los

laymi continuaron viviendo en una forma dispersa sin poblados
ranco 1882:12). Pinart visit6 a los Guaymi del rio Cricamola y del
sile de Miranda (Bocas del Toro) en 1883 y viajé a través del
-ritorio Guaymi en la provincia de Chirigui a su regreso desde el rio
ricamola a David. Sudeclaracion sobre los patrones de poblamiento
incide con los previamente citados para los periodos tempranos
inart 1885:442). En la década de los 30, Johnson (1948:234)
.contré que los Guaymi de las laderas surerias se establecian-de
anera muy dispersa sin aldeas. En 1964-65, encontré el mismo
trén de poblamiento disperso -pequerios caserios consistentes en
. promediode dos a seis casas ocupadas por personas emparentadas.

La primera menci6on de los patrones de residencia Guaymi la
ace Colon, quien dice que en la casa de Quibio (al que se refiere
mo un “cacique”) habia unas 30 personas incluyendo a sus
posas e hijos y “otros hombres de notar” (Lothrop 1950:6). Si
umimos, y yo demuestro mas tarde que esto es valido, que algunos
> estos “hombres de notar” eran los hermanos de Quibio, mientras
1e otros eran los hijos casados, entonces se puede inferir que al
.omento del contacto espariol la virilocalidad estaba presente como
1 patrén de residencia post-marital.

Fray Adrian dice que a principios del siglo XVII un hombre vivia

on su esposa de més edad y pasé al menos una parte del afio en la

-asa paterna de sus otras esposas, hasta determinado momento en
Jue trajo a todas sus esposas a vivir a su propia casa.

El que tenia cuatro o seis mujeres hacia vida con la més
vieja v las demas estaban en casas de sus padres, por las
(_:uales repartia el tiempo de afo, viviendo algunos meses

s o i S e i S

e g e 15 - i gy s b =

en cada una, sirviendo a los padres y parientes dewsu ' "
mujer, vy ella si tenia edad para ellos a su marido. Yeen: ©
todas estas estaciones le acompafiaba la:mujer mésvieja,

la cual en concurrencia de las demés era la‘que'mas -
mandaba, sin que entre ellas hubiese envidia ni celos, sino
mucha paz y concordia aun cuando “vivian juntas el
tiempo, que con licencia de los padres y hermanos;":"
llevaba“el marido a mujeres ‘a su propia_casa (Ufeldre -
1682:9-10). ST e e ioRr Sa T

Desafortunadamente, Fray Adrian no especifica si la casa del
hombre estaba ubicada en tierras de sus padres biolégicos o en las
de los padres de su primera esposa. Sin embargo, es interesante
notar que la descripcion del residencia de un hombre durante una
parte del afio con las esposas que todavia VIVIGTT eI Sus 110gares
natales corresponde al periodo de servicio del novio encontrado
entre los actuales Guaymi y posiblemente a la préctica presente de
residencia bilocal'2. Suponiendo que la correspondencia de esta
caracteristica de residencia entre el siglo XVII y la época
contemporanea implica también correspondencia de otras
caracteristicas de los patrones de residencia, podemos inferir que
por lo menos hay una alta posibilidad que la residencia postmarital
en el siglo XVII se basara en el ideal virilocal.

Al final del siglo XVIII, Fray Franco indica que los Guaymi con
mas de una esposa tenian una casa aparte para cada una y sus hijos
(Franco 1882:11). Estas casas de co-esposas aparentemente estaban
cercanas una de la otra formando un pequefio caserio. Esto
corresponde a un estadio en el ciclo de desarrollo del grupo
domaéstico encontrado entre los Guaymi actuales que®8e caracteriza

= por el hogar materno. Este tipo de hogar esta constituido por una

mujer, su hijo casado, suesposa e hijos. Esto resulta de la disolucién
de un hogar poliginico en un estadio tardio del ciclo de desarrollo
cuando la mayoria de los hijos de un poliginista han alcanzado la

12 Utilizo el termino bikocal para referirme al tipo de residencia que ocurre al principio del
ciclo de desarrollo del grupo doméstico Guaymi cuando un hombre esta cultivando la tierra
que pertenece a sus propios parientes asi como aquél en que su esposa ha usufructuado
derechos y mantiene residencia en ambos lugares durante una parte del ario.

21



idultez y se han casado. Generalmente el hombre permanece en su
prop{.a Casaconsu primera esposay sus hijos pequerios. Usualmente,
los hijos casados construyen sus casas en el mismo caserio Y sus
madres viven con ellos. .

?inart no hace mencion dé las précticas de residencia post-
marital de los Guaymi a finales del siglo XIX. Alphonse, cuya vida

ntre los Guaymi comenzé en 1 917 indica un patrén que deberia

amarse uxorilocal. “El hombre ofrece sus servicios a perpetuidad a
)s padres de la muchacha. Se muda a la casa de ellos y es su
irviente” (1956:121).

. Mis observaciones en 1964-65 sugieren una interpretacién
iiferente. Los datos, también, muestran que la residencia uxorilocal
scurre. Pero la afirmacion de Alphonse implica que el servicio del
2o al suegro en condicion de uxorilocalidad representa no sélo

na regla ideal sino también una practica invariable. Mis datos mas- -

3cieptes .muestran que la regla ideal es la virilocalidad v que la
xorilocalidad representa solamente un pequenio porcentaje de
3dos los casos. -

Johnson afirma, “entre los Guaymi surefios un hombre o la
amilia que él representa puede poseer varios sitios de vivienda,
unque solamente usen uno. Cada lugar se reconoce como una
arcela separada de tierra Y generalmente se hereda por linea
1asculina” (1948a:234). En algunos aspectos-esta afirmacién es
1exacta. Por ejemplo, los sitios de vivienda siempre estan localizados
n tierras poseidas por parientes y pueden ser usadas por cualquier
jiembro del grupo de familiares. Los derechos de uso se retienen
Slo mientras que el lugar esté realmente ocupado. Ademas, los
'gares no se marcan como dominios especiales dentro de las tierras
el grupo de emparentados. Las consideraciones ecolégicas
‘eterminan la ubicacién de asentamientos. Finalmente, los lugares

1e vivienda no son heredados por individuos sino que permanecen
forr}o una parte de la tierra poseida colectivamente por el grupo de
:amiliares. Sin embargo, a pesar de estos errores uno puede inferir

3
iel rela’to de Johnson que en los afios 30 el patrén de residericia
Juaymi era virilocal.

Nuestras fuentes, exceptuando a Alphonse, no indican ningtin
dato claro sobre los ideales Guaymi de residencia post-marital o
sobre el posible abanico de alternativas en la practica. Sin embargo,
mi impresion es que los Guaymi han tenido alguna forma de norma
de residencia unilocal incluso hasta principios del siglo XVII. Se
sugiere que las variaciones de patrones de residencia post-nupcial
que se han atribuido a los Guaymi constituyen méas un tipo ubicuo de

- alternativas que cambios-en las précticas de residencia a lo largo del

tiempo. Todavia més, se sugiere que las variationes-en los hechos
presentados por las diferentes fuentes, posiblemente representan la
observacion de diferentes periodos en el ciclo de desarrollo de los
gruposdomésticos Guaymi puesto que estas variaciones corresponden
precisamente a los periodos en el ciclo de desarrollo contemporaneo
de los grupos domésticos Guaymi.

No es posible asegurar la antigtiedad de los actuales patrones de
residencia postmarital, pero se sugiere que los patrones actuales son
probablemente similares a los mencionados en las fuentes
documentales. Las leyendas populares Guaymi que mencionan ia’
residencia idealizan la virilocalidad. Yo no encontré leyendas populares
que idealizaran otra forma de residencia. Si realmente uno quiere
conceder una parte de la verdad historica a la tradicién histérica, es
posible sugerir que la virilocalidad es un antiguo ideal entre los
Guaymi si bien las pocas fuentes histéricas disponibles no aclaran

esto.

Nuestras fuentes indican la presencia, desde el primer contacto
hasta tiempos actuales, de algunas costumbres vinculadas con el
matrimonio tales como el compromiso infantil de las mujeres, el
levirato, el sororato, la poliginia tanto sororal como no sororal, yla
evitacion de los parientes politicos y las obligaciones con parientes
afines. '

Colén (Lothrop 1950:6) menciona la practica de la poliginia.
Fray Adrian, tanto en la cita que sigue como en muchos otros sitios,
habla de la poliginia, el compromiso infantil, la edad usual para el
matrimonio, el servicio obligatorio del novio?3, el levirato, el sororato

y el incesto.

23

ISy



Recuerdo que en cierta ocasién mandé a un alcalde muy
ladino, y muy cristiano,... que prendiese a un indio,
teniendo noticia, que se habia casado con dos mujeres
siendo ya cristiano,... (Ufeldre 1682:8).

...el dia que nacfa una nifia, nacia en los padres el cuidado
de buscarle el marido el mas poderoso yrico, que le podian
hallar; y aquel lo era méas, que mas mujeres tenia, y asi por
maravilla era mo~o, porque el de veinticuatro, o treinta
anos no tenia ordiiiariamente mujer, el mas viejo tenia mas
mujeres, y asi era‘preferido, el matrimonio se hacia por
concierto de los padres de la nifia, a quienes el desposado
en sefal de consentimiento ponia la mano en alguna parte
del cuerpo y aquella noche por algtin breve rato la tenia en
sus brazos. ' arrimada al pecho, y con esto quedaba
contraido el matrimonio, corriendo desde entonces por
cuenta del desposado el regalo de la nifia, v la obediencia
de su suegro, a cuyo servicio quedaba obligado (Ufeldre -
1682:9) .

Muerto el marido por ley inviolable el hermano del marido
heredaba las mujeres, y si no lo tenia el pariente méas
cercano, ley observada del pueblo hebreo, si moria la
mujer sin dejar hijos ningunos, el marido se casaba con la
hermana de la difunta, quitindosela al marido que la tenia.
si estaba casada como ésta fuese de menor edad, que la
difunta, porque si era mayor no se podia casar con ella, si
va no es que fuese soltera. No habia méas impedimentos de
este matrimonio sino el de cognacion [parentesco] y éste
solamente impedia en primer, y segundo grado de
consanguinidad, que el padre no se podia casar con la hija,
ni el hijo con la madre, ni los hermanos, ni primos
hermanos entre si, los demas grados eran licitos entre
eiios, sin atender a los afinidad. Y yo vi a un indio casado
en un mismo tiempo con la madre e hija en su legitimidad
(Ufeldre 1682:10).

13 Servicio del yerno al suegro (bride service en el original) : servicio que rinde el novio
a la familia de la novia como pago de parte del “precio” de ella (n. del t.).

24

Por “primer grado de consanguinidad” Fray Adrian queria decir
la relacién entre los padres y el nifio; y por “segundo grado de
consanguinidad” la relacion entre los hermanos. No da informacién
sobre el sistema de parentesco ni indica que entiende por esto. Silos
Guaymi 'z entonces calculaban el parentesco del mismo modo que
lo hacen actualmente, todos los primos se clasificarian junto a los
hermanosy, teéricamente al menos, no podrian haber sido elegido
como conyuges.

Fray Franco suministra informacién sobre la poliginia, el contrato
matrimonial, el levirato y el divorcio a finales del siglo dieciocho en
los siguientes pasaje:

La poligamia (sic) es general entre los indios, ya que cada
uno [hombre] tiene dos o tres 0 mas esposas; v si se le
encuentra s6lo con una, ser& porque es poco dedicado al
trabajo, de tal modo que no puede _cumplir con el
mantenimiento de otras.

Cuando muere_un marido que tuviera tres o cuatro
esposas, estas son entregadas al hermano o al pariente
masculino més cercanoy es una herencia que nadie puede
pelear de tal modo que desde el dia en que las recibe le
sirven como a su propio marido. Por lo general el
matrimonio dura tanto como el hombre quiera y para
contraerlo basta con el mutuo consentimiento y esta
confirmado tan pronto como los jévenes puedan trabajar.
Algunos estan acostumbrados a abandonar a sus mujeres,
aunque estén embarazadas, tan pronto como se enojen
con ellas o se pongan viejas, tomando otras su lugar
(Franco 1882: 11). ’

En su visita a los Guaymi en 1883, Pinart hace notar que una
muchacha es casadera tan pronto como llega a la pubertad, que no
hay ceremonia especial de casamiento, que no hay servicio del
novio, que las mujeres son bien tratadas, el adulterio es raro y que
la poliginia existe, pero no es muy comin (1885: 444-445),

Alphonse (1956: 120-121) dice lo siguiente acerca de las
25



ostumbres matrimoniales de los Guaymi a principios de sigloveinte:

No hay ceremonia matrimonial establecida. Las mujeres
se cambian (a)por ganado, (b)por cerdos o por una
cantidad equivalente a tantas cabezas de ganado o cerdos.
Esta dote se paga a los padres o a los hermanos de la
mujer. (c) El hombre cambia sus servicios a perpetuidad a .
--los padre_s de lamuchacha. Semuda de su casaaladeellos.. -
Y se vuelve su sirviente. Si es un tipo listo terminara con
dos o tres hermanas como esposas.

Las hijas se intercambian por los hijos. Este intercambio,
sin embargo, es arreglado por los padres. * Tu hijo toma
a mi hija y automéaticamente mi hijo toma la tuya a
cambio”. Esta costumbre se llama “kunkiene”.

Cuando un hombre pretende casarse con una muchacha,
el primer signo de su intencién es que deliberadamente
evitaradar la caraa su posible suegro o suegra a cualesquiera
de los parientes de su esposa; esto también se aplica los
hermanos de él. Cuando se toma una muchacha, al
esposo no se le permite encarar a los suegros. Las caras
dle ellos son un tabt de por vida para ély los hermanos de
él.

Los hombres son poligamos. Entre mas esposas tienen

mayor es su influencia y prosperidad. Generalmente

toman hermanas. Las mujeres estimulan la poligamia.

Entre mas esposas adquiere un esposo menos trabajo

Eene la mujer. La primera esposa es duefia de todos los
jjos.

~ Johnson (1948a) menciona la practica de la poliginia y la
‘recuente, si bien ilegal, incidencia del divorcio sefalando que
cuando una mujer deja a un hombre, su nuevo conyuge debe
“eembolsar al antiguo marido. Johnson también dice que el
matrimonio para la primera esposa es usualmente formal (aunqueno
suministra detalles indicando cual es la naturaleza de estos aspectos
"ormales) y que se pueden conseguir esposas adicionales ya sea por

'6

matrimonio (formal) o por compra. En vista de las afirmaciones de
Johnson y Alphonse respecto a la compra de esposas debe notarse
aqui que mis informantes negaron enfaticamente qde fuera posible
comprar mujeres como esposas ahora o en el pasado (dentro de los
limites de su memoria -y algunos contaban con 50 anos). Ya que los
padres de algunos de mis informantes venian del distrito de Tole,
lugar en el que Johnson trahajé, me inclino a cuestionar la existencia
de compra-de esposas entre los Guaymi. Ninguna de las antiguas

fueiites histéricas menciona esta practica. Sin embargo, muchos=:

lat+;0s creen que la préactica existe. Ciertamente es un posible
desarrollo a partir del influjo del ganado vy los cerdos a través del
contacto con los latinos; pero de ninguna manera significa un
resultado necesario o predecible y aparentemente esto no sucediod
en el caso de los Guaymi.

Una considerable continuidad en las costumbres de los Guaymi
con respecto al matrimonio est& indicada por el hecho de que el
matrimonio por arreglo de los padres, el compromiso infantil de las
ninas, la poliginia sororal y no sororal, el sororato, un periodo de
servicio del novio, el evitar a los parientes politicos y las obligaciones
conlos parientes afines son caracteristicas presentes en laorganizacién
social Guaymi contemporanea. :

Hoy dia el intercambio de hermanas es la forma ideal de
matrimonio y su préctica es frecuente. Sélo Alphonse menciona
especificamente esta costumbre. De nuevo, si nos referimos a la
tradicién oral, la préactica del intercambio simétrico de mujeres para
formar alianzas entre dos parentelas est4 idealizado en la mitologia
Guaymi y por tanto es posible que sea de considerable antigtiedad.
Ninguna leyenda popular actual tiene motivos que idealicen alguna
otra forma de alianza. oo

Todos los documentos disponibles son vagos con respecto a los
detalles de la organizacién politica de los grupos Guaymi al momento
de la conquista y en décadas posteriores. Johnson (1948a)y Lothrop
(1950) se apoyan fuertemente en los relatos de las dos expediciones
militares de Gaspar de Espinosa (1873, 1892), a partir de las cuales
infieren que, al momento del contacto, los Guaymi tenian cacicazgos
bajo el mando de jefes que eran aconsejados por un grupo y que bajo

27



rtas circunstancias, notablemente para propositos bélicos, algunos
“acicazgos podrian ser consolidados temporalmente bajo el mando
"~ un sujeto particularmente poderoso. Los relatosde las expediciones
-~ Espinosa son, en sumayor parte, descripciones de la organizacién
ciopolitica indigena encontrada en el siglo XVI en las llanuras de
orovincia de Coclé y del oriente de Veraguas y en la peninsula de
—.2Uuero.

Eldesarrollo de grandes poblados en estas regiones costeras fue
'bablemente estimulado por la presencia de abundantes recursos
ritimos frente a la costa del Pacifico panamerio. Estos recursos
| todavia relativamente abundantes a pesar de muchos afios de
;ca comercial. Ciertamente eran mucho mas abundantes antes
-contacto europeo. En afos buenos la riqueza combinada de tierra
1ar pudo haber sido suficiente para mantener el pueblo central de
cacicazgo y las aldeas satélites que lo rodeaban; pero en afios
los, por ejemplo cuando los recursos maritimos nn. eran
indantes, probablemente habia una mayor dependencia de la
‘eagricola. Silos recursos resultaban ocasionalmente inadecuados
‘amantener la poblacién que denendia de los pueblos, los intentos
-a aduefiarse de los recursos de otros cacicazgos a través de la
>rra y'la conquista podrian haber sido una cosa comun. Métodos
jorados de agricultura-que condujeran a un uso mas intensivo de
ierra podrian haber aliviado la presién sobre los recursos base
isada por un incremento en la poblacion dependiente. Sin
bargo, parece que meétodos tecnolégicamente mas avanzados
2 la simple agricultura de “roza”, no se desarrollaron en el area.
Querra entre regiones politicas podria, por tanto, haberse

_;arrollado como consecuencia de la presion del incremento de

dlacién alli donde la produccion se veia limitada por la tecnologia

stente. De cualquier modo, los relatos de las expediciones de

Jinosa indican que los cacicazgos del 4rea de la Peninsula de

dero, Coclé y la Bahia de Parita ciertamente no desconocian la
«erra cuando los esparioles llegaron al escenario. :

Como senala Johnson (1948b), no hay prueba que estos pueblos
“ostenos fueran grupos Guaymi. Y lo fueran o no, la evidencia no
> suficiente al grado que pudiera indicar la posible duracién 1Y
cance del control politico que los cacicazgos costefios podrian

haber ejercido sobre los grupos montafieses Guaymi al norte v al
oeste. Entanto esrazonable asumir que existian relaciones comerciales
y quizés otros contactos y alianzas, al menos temporalmente, entre
los Guaymi de la montaria y los habitantes de las llanuras costeras,
parece menos probable que los pueblos de la montafia gozaran del
mismo alto nivel de organizacién politica encontrado entre los
pueblos costerios. .

Surgen dos hipétesis: primera, 10s Giaymi de la montana eran-- -
engeneral, politicamente independientes de los cacicazgos costeri==;
y, segunda, que aquellos Guaymi representaban un enorme substrato
campesino parcialmente integrado de los cacicazgos sefialados. La
solucion a este problema debera esperar evidencia posterior. No
obstante, parece poco probable que los Guaymi estuvieran
organizados en una especie de estado feudal, cormogutmsorsauyiere
(1948a:246). Incluso si esto fuera cierto para una parte de la zona
costera del Pacifico, es poco probable que los pueblos que habitaban
en las montanas chiricanas estuvieran efectivamente integrados a
este sistema. Porque para el area montafiosa lo quebrado del
terreno, el patron disperso de asentamiento, la ausencia de pueblos
o villas aun de naturaleza incidental y la relativa simplicidad de
muchos aspectos culturales, estarian en oposicién al alto nivel de
integracién politica representada por un estado feudal.

El relato de Colén sélo menciona jefes y otros hombres
importantes pero no aporta ningtn detalle sobre la organizacién.
Las afirmaciones de Colén se podrian facilmente referir al ejercicio
de la autoridad juridica por parte de uno de mayor edad sobre el
grupo de parentesco como el ejercicio de la autoridad politica sobre
un grupo mayor no basado en el parentesco.

Fray Ufeldre (1682:24) explica que a principios del siglo XVII los
Guaymi estaban organizados en pequefios cacicazgos y hace una
lista de siete jefes: Borosi, Yebeque, Monugo, Menena, Baga, Medi
y Negri. Aparentemente esto se refiere inicamente a los cacicazgos
del &rea del Valle de Miranda y Rio Cricamola. Ufeldre (1682:24)
también sefiala quie cada jefe tenia un asistente, llamado Cabra, que
era el segundo en jefe y su teniente en tiempo de guerra y que los
caciques solo lo eran de nombre en tiempos de paz, pero eran

29



bedecidos en tiempos de guerra (1682:23). Posteriormente afirma
Jue no habia funcionarios para castigar a los que actuaban mal.
Aquellos que eran agraviados tenian que arreglarselas por sucuenta.

| Elrelato de Fray Franco (1882:10) indica que al finales del siglo
VI los cacicazgos se habian desintegrado:

- _.-Entre ellos no reconocen ninguna forma de policia o
~gobierno. 5i bien en sus reuniones estan accstumbrados a
seguir las »piniones de los mayores o los jefes; pero ésta
no es una obediencia tan ciega que se repriman en hacer
lo que les plazca en contra de la opinién del jefe,
especialmente si la reunién ha sido convocada para
considerar dejar las montafias y vivir en sumisién en los
———paeuius misioneros [pueblos reducidos] que son tan
repugnantes [para ellos|'o para algtn otro asunto que no
es muy agradable para ellos; y en un caso como ese estan
tan deseosos de coincidir con el primero que exprese
aprobacién de una propuesta negativa, aunque sea el mas
joven.

Puesto que otra evidencia sugiere que el sistema de cacicazgo
incionaba principalmente como un recurso en tiempo de guerra,
odria ser que Franco estuviera describiendo la organizacién politica
uaymi en tiempos de paz. Para la época en que Franco escribio,
Igll(ler;a habia cesado (a excepcién de ataques ocasionales de los
iskito).

Para la época de Pinart, 1883, encontramos a los Guaymi
ablando de jefes supremos o reyes. Las breves observaciones de
inart sugieren que la idea de un jefe supremo era un resultado de
- influencia espafiola y no una parte conceptual del sistema politico
idigena (1885:442). Alphonse no dice nada de la organizaciéon

politica Guaymi a principios del siglo XX. La observaciones de
Johnson va han sido discutidas.

_ Como resultado del deseo espariol de poner a los Guaymi bajo
. proteccion de su sistema legal, el sistema nativo de pequefios
cacicazgos fue forzosamente suplantado por el nombramiento de

0

gobernadores nativos. No se sabe exactamente cuando comenzé
esto, aunque parece que fue antes del final del siglo XIX. La unidad
politica sobre la que los gobernadores mandaban no parece haber
cambiado mucho de la que estaba bajo el sistema de cacicazgo. Pero
en tanto los caciques tenian sélo autoridad nominal en tiempo de paz
y pédian ejercer control efectivo sobre sus sujetos s6lo en tiempo de
guerra, los gobernadores fueron investidos por el gobierno nacional
como autoridad civil. Este sistema de gobernadores lo recuerdan mis
informantes{ consideran-que es el sistema tradicional Guaymi,
como opuesto al actual sistema de corregidores, aunque ni ellos ni
los informantes latinos pudieron suministrar detalles precisos sobre
la operacién del sistema de gobernador.

Hay poca informacién disponible sobre la estratificacion social
intra e inter-grupal entre los Guaymi al momento de la conquista y
posteriormente. Eldominio de cualquiera de los pequeiios cacicazgos
sobre uno o més de los otros era aparentemente algo temporal
dependiendo de las fortunas de la guerra. No hay evidencia que estas
pequenas unidades sociopoliticas estuvieran organizadas
jerarquicamente en sentido absoluto o duradero. En consecuencia,
parece que la estratificacién intergrupal estaba ausente entre los
grupos Guaymi.

Lothrop (1950), basandose de nuevo en los relatos de las
expediciones de Espinosa, sugiere que la estratificacion intergrupal
era tripartita, consistiendo en nobles, comuneros (;pueblo?) y
esclavos, estos tltimos prisioneros de guerra. Fray Ufeldre (1682:10)
menciona la presencia de esclavos entre los Guaymi residentes en las
montafias a principios del siglo XVII y en otro sitio habla de los jefes
y sus tenientes. A partir de esto se puede inferir que los Guaymi
montaneses estaban organizados, aligual que los pobladores costefios
del sur y del este, en un sistema de tres clases: nobles-comuneros-
esclavos. Sin embargo, no se pueden hacer mas inferencias especificas
sobre el sistema de clases. No sabemos si la pertenencia era adscrita
o lograda. Sabemos que los esclavos eran prisioneros de guerra,
pero no sabemos si los hijos de esclavos lo eran también. La
pertenencia a la clase noble bien podria haber sido hereditaria vy
podria al menos en teoria haber pasado de padre a hijo; pero no
sabemos si habia mecanismos por los cuales los comuneros pudieran

31



hacerse nobles. No sabemos si los asi llamados tenientes eran
extraidos de la clase noble o del pueblo, y en este caso, si podian
pasar a formar parte de la clase noble por servicios meritorios.

Relatos posteriores al siglo XVII no mencionan un sistema de
clases o la presencia de esclavos. Actualmente no hay un sistema de
clases bien definido entre los Guaymi. Ciertos hombres son

éon§_iderados importantes a causa de su conocimiento-y.de su..
‘utileza para ‘manejar situaciones dificiles. Estos hoérnbres 16 -

1ecesariamente son corregidores. Su posicion e importancia es mas
Jue todo ganada y s6lo puede considerarse hereditaria en el sentido
Jue si un hijo posee las habilidades de su padre probablemente
endré éxito en la posicion de su padre de respeto e importancia en
a sociedad.

Entre paréntesis, es interesante notar que la Unica palabra para
‘esclavo” en el idioma nativo Guaymi, Ngawbere, es actualmente un
lerivado del castellano (klabure = esclavo). De esto podria
nferirse que los esclavos en el moderno sentido del término nunca
ueron reconocidos como una clase distinta en la sociedad Guaymi.

VI

Los siguientes puntos resumen las observaciones precedentes
-obre la continuidad y el cambio entre los Guaymi.

(1) Como resultado de las misiones y de la colonizacién espafiola
uvo lugar una separacion de la poblacion Guaymi. En las llanuras de
Jeraguas y Chiriqui la gradual mezcla cultural y biologica de los
ndios y los europeos produjo la actual poblacién campesina del
»ccidente panamerio. Los habitantes de la montafia permanecieron
elativamente aislados debido a la falta de colonizacién, misiones u
otras formas de contacto directo prolongado. Entre los Guaymi que

ocupan las areas montafiosas han persistido las principales
Caracteristicas de la estructura social tradicional.

(2) Hoy dia muchos Guéymi hablan tanto el castellano como el
Ngawbere o Murire, pero la mayoria todavia son analfabetos. El

32

= e~

continuo aumentode la incidencia del bilingliismo y de la alfabetizacién
es una indicacién de una creciente influencia de la cultura latina. El
nuevo deseo por una educacién formal, si se logra, se considera
como un factor que con toda probabilidad contribuird a cambios
futuros en la estructura de la sociedad Guaymi. :

(3) Varios cambios han sucedido en la economia Guaymi desde la

. épocadelos primeros contactos, pero el sustento continia basandose

en una agricultura de “roza” aun nivel de subsistencia. La estabilidad .
en la base productiva quizés sea la que ha contribuido a la estabilidad
estructural en la sociedad Guaymi.

(4) Todos los relatos muestran claramente que de la época de los
primeros contactos al presente, el patrén de poblamiento Guaymi
en las montanas chiricanas ha mantenido como pequerios caserios
ampliainente dispersos. Se desconoce la relacién precisa entre los
habitantes de los grandes poblados costefios al sur y al este y los

‘residentes de los pequenos caserios montarneses. Hasta que la pala

del arquedlogo no descubra evidencia contraria, se puede afirmar
que en la zona montafiosa no hay ningun pueblo o villa aborigen.

(5) La evidencia documental sobre las practicas de residencia
post-marital es ambigua y no especifica y no puede interpretarse con
ningun grado de certeza. Si se quiere dar cierto peso a la suposicion
de que la tradicién oral puede suministrar una representacion
razonablemente exacta de antiguos ideales de comportamiento
social, podria sugerirse que el ideal actual de virilocalidad post-
marital es un antiguo ideal entre los Guaymi. Si bien me inclino a
favor de esta hipotesis, creo que los relatos de arriba ponen de
manifiesto que al presente no se pueden apoyar en la evidencia
documental. '

(6) Una considerable continuidad en las costumbres Guaymi
relacionadas con el matrimonio se indica por el hecho que las
primitivas fuentes mencionan el matrimonio por arreglo parental, el
compromiso infantil de las nifias, la poliginia sororal y no sororal, el
sororato, un periodo de servicio del novio, el esquivar a los parientes
politicos y obligaciones con parientes afines; y todas estas
caracteristicas estan presentes en la sociedad Guaymi contemporénea.

33



as f'uentes primitivas no hacen mencion de la admitida practica de
~1atrimonio por intercambio de hermanas. Nuevamente, si nos
>asamos en la tradicién oral como medida de la antigiiedad de los
d’eales sociales, podriamos sugerir que esta costumbre podria tener
“0lo unos pozos siglos entre los Guaymi.

’(.7) Hay poco ‘detalle especifico disponible sobre la organizacién
olitica y la estratificacién social Guaymi-en la época de los primeros

e

»ntactos. Aparentemente los Guaymiestaban organizados efruna - :

rie de pequenos cacicazgos bajo circunstancias normales. En
empo de guerra algunos de estos cacicazgos podrian haber sido
m.poralmente consolidados bajo un lider particularmente poderoso
osiblemente un tipo de primus inter pares; pero ninguno de loé
ocumentos ni, para este caso, la mitologia Guaymi da indicacion
iguna que tales alianzas temporales en algin momento se hayan
Jlelto lo suficientemente permanentes como para desarrollar un
stema politico jerarquico rigidamente estructurado. Cualquiera que
aya sido la forma indigena de organizacic’)n—péiitica entre los
:uay~mi, aparentemente se desintegré poco después del contacto
spanol. Los Guaymi actuales no tienen recuerdo de los detalles de

a 51sjcema antiguo, si bien las historias incluyen todavia referencias
los jefes.

\ Es Posible que para la época del contacto espariol la sociedad
suaymi constara de un sistema tripartito de clases formado por
gbles,lpueblo y esclavos, pero no hay detalles disponibles. Entre los
suaymi actuales no existe una estratificacion social de esta naturaleza.

REFERENCIAS

Alphonse, Ephraim S.
1956 Guaymi grammar and dictionary, with some ethnological notes
[Diccionarioy Gramatica Guaymi con algunas notas etnolégicas),
en Bulletin of the Bureau of American Ethnology, no. 162.
Washington, United States Government Printing Office.

Espinosa, Gasparde =~ .. 35 e TRy " :
1873 Relacion e proceso quel Licenciado Gaspar Despinosa, Alcalde "™~
Mayor, hizo en el viaje... desde esta Ciudad de T anama a las
provincias de Paris e Nata, e a las otros provincias comarcanas,
en Coleccién de documentos inéditos relativos al
descubrimiento conquista y organizacion de las antiguas
posesiones espafioles de América y Oceania sacados de los
archivos del reino y muy ecpecialmentz 2 de Indias, Vol.

20, pp. 5-119. Madrid, Imprenta del Hospicio.

1982 Relacién hecha por Gaspar.de Espinosa, Alcalde Mayor de
Castilla de Oro, dada & Pedrarias de Avila, Lugar-Teniente
General de aquella Provincias, de todo lo que sucedi6 en la
entrada que hizo en ella de orden de Pedrarias, en Documentos
inéditos de Colombia, Vol. 2, pp. 453-487. Compilado por
Antonio B. Cuervo. Bogota, Casa Editorial de J. J. Pérez.

Franco, Blas José
1882 Noticias de los indios del departamento de Veragua, y

vocabularios de las lenguas Guaymi, Nortefio, Sabanero y
Dorasque, en Coleccién de lingtiistica yetnografia americanas,
Vol. 4. San Francisco, A. L. Pinart. )

Johnson, Frederick
1948a Caribbean lowland tribes: the Talamanca division [Tribus
caribenas de tierras bajas: la division Talamancal, en Handbook
of South American Indians, editado por Julian H. Steward.
Bulletin of the Bureau of American Ethnology, no. 143, Vol.
4, pp. 231-252. Washington, United States Government

Printing Office.

1948b Central American Cultures: an introduction [Culturas
Centroamericanas: una introducciéon], en Handbook of South
American Indians, editado por Julian H. Steward. Bulletin of

HEMEROTECA
CRU.CHI.

35



the Bureau of American Ethnology, no. 143, Vol. 4, pp. 43-
70. Washington, United States Government Printing Office.

Jouanen sj, José,
1948 ElColegio de Panama (Jesuitas). en Loteria,no. 85, pp. 17-24.
Panam@, Loteria Nacional de Beneficencia.

"add, John
1964 - Areheological- investigations in .the. Parita and Santa Maria
- zones of Panama [Investigaciones arqueolégicas en las &reas de
v Parita y Santa Maria en Panama}, en Bulletin of the Bureau of
American Ethnology, no. 193. Washington, United States
Government Printing Office.

othrop, Samuel K.

— 937 Cocle, an archaeological study of central Panama4, Part[Cocle,

un estudic <rqueolégico del centro de Panama, Parte 1], en
Memoirs of the Peabody Museum of Archaeology and
Ethnology, Vol. 7. Cambridge, The Museum.

1942 Coclé, an archaeological study of central Panama, Part Il
[Coclé, un estudio arqueolégico del centro de Panama4, Partell),
en Memoirs of the Peabody Museum of Archaeology and
Ethnology, Vol. 8. Cambridge, The Museum. )

1950 Archaeology of southern Veraguas, Panama [Arqueologia del
este de Veraguas, Panama], en Memoirs of the Peabody
Museum of Archaeology and Ethnology, Vol. 9, no. 3.
Cambridge, The Museum.

lendizabal de Cachafeiro, Nuvia y Aracelli Zentner
1964 “Elmundo magico-religioso del Indio Guaymi.” Tesis inédita [?],
Panama Ciudad, Universidad de Panama, Facultad de Filosofia,
Letras y Educacion.

‘eralta, Manuel M. de

1883 Costa Rica, Nicaragua y Panama en el siglo XVI. Madrid, M.
Murillo.

Pinart, Alphonse L.
1885 Chiriqui, Bocas del Toro, Valle Miranda, en Bulletin de la
Société de Géographie, series 7, Vol. 6, pp. 433-453. Paris.

Requejo y Salcedo, Juan
1908 Relaci6n histérica y geogréfica de la provincia de Panama, en
Relaciones historicas y geograficas de América Central, Vol.
8. Madrid, V. Suérez.

Sosa, Juan B. y Enrique J. Arce
1911 Compendio de historia de Panamad. Panamd, Morales y
Rodriguez.

Ufeldre, Fray Adrian de
1682 Conquistadelaprovinciadel Guaymi..., en Tesoros verdaderos
' de las Yndias..., Vol. 3, libro 1, capitulos 1-11. Por Juan
Meléndez. Roma, N.A. Tinassio.

37



38

A et

UN MODELO ESTRUCTURAL DEL
MATRIMONiIO NGWABE




UN MODELO ESTRUCTURAL DEL
MATRIMONIO NGWABE?!2

Philip Young, Universidad de Oregén
Traduccién de Alba L. Jaén y Milton R. Machuca

“Los Ngwabe o Guaymi del occidente de Panama har: sido objeto’
de pocos estudios antropolégicos recientes (Johnson 194%a, 1948b;
Wassen 1952; Aratiz 196 1). Las descripciones sobre su organizacién
social que encontramos en el Handbook of South American
Indians (Johnson 1948b: 245-246), est&n casi totalmente
desprovistas de detalles, confundiendo al lector, y ademaés tienen
errores con respecto a algunos elersentespartic=i < importantes.
Por ejemplo, ellos no tienen un sistema de descendencia matrilineal,
ni hay evidencia de que alguna vez lo hubiese. En este breve escrito
no es mi intencién rectificar todas estas equivocaciones. Mi propésito
aqui es examinar solamente un aspecto de la oryanizacién social de
los Ngwabe: el sistema de alianzas matrimoniales y mas especialmente
desarrollar un modelo estructural de las alianzas matrimoniales de
los Ngwabe basado en los ideales expresados respecto al matrimonio
y otros aspectos relevantes de su sistema social. Incluyo breves
comentarios sobre el parentesco de los Ngwabe, el matrimonio y la
residencia, que pueden o no tener que ver directamente con el
desarrollo del modelo, pero que proveeran al lector con una base
empirica mas amplia.

i

1 Publicado en inglés en Ethnology, Volumen IX, N2 1, enero de 1970, pp. 85-95. Se
publica en castellano con permiso expreso del autor.

2 El trabajo de campo se realizé entre los Ngawbe duranie 1964 y 1965. El Instituto Nacional
de Salud Mental fue la institucion que generosamente financié mi beca predoctoral N2 13819
y la subvencion de la investigacion MH-8314-01, por lo cual les estoy muy agradecido. Un
trabajo preliminar en este escrito fue hecho en una investigacién de verano con una concesion
otorgada por la Oficina de Investigacion cientifica y erudita de la Universidad de Oregén en
1967. Deseo agradecer a Fred McEvoy, Leroy Johnson, jr., Robert Tonkinson, Malcolm
McFee y Lynn Robins por sus comentarios a un borrador de este escrito. También los absuelvo
de cualquier responsabilidad de lo que sea dicho en esta version, especialmente porque no
he seguido todas sus sugerencias.

41



Los Ngwabe son un pueblo que habla Chibcha, que con sus
warientes cercanos los Muri, habitan hoy porciones montafiosas de
.as tres provincias mas occidentales de la Republica de Panama. El
-enso panamerfio de 1960 registr6 aproximadamente 36,000
Suaymi®, En la actualidad, probablemente ascienden a 45,0004; la
~oblacién esté creciendo casi en la misma proporcién que la de

’anama y la de Ameérica Latina en general -cerca de un 3% anual-

> adaptas2 pronto, aunque mal, a la invasién de las condiciones
con6micas modernas. Cabe esperar entonces una réapida

comodacién. En realidad durante el trabajo de campo en 1964-65,

> hizo evidente que una reorientacién estructural significativa era
1minente. La presencia de un culto religioso nativista que en cuatro
=52~/ pasado de ser un movimiento predominantemente religioso
una preocupacion puiiuca, da prueba de esto. No obstante, por
1a variedad de razones, humerosos rasgos de su organizacién
rcial tradicional® han mantenido su vigencia hasta el presente

oung 1970). Asi, los Guaymi, quizas mé&s que ninglin otro grupo,
ueden tener la clave para un mejor entendimiento de la organizacién
acial de los pueblos nativos de la baja Centro América®.

El término Guaymi es cominmente usado en la literatura para referirse a los Ngawbe y los

luri. Los dos grupos parecen estar relacionados intimamente, aunque hablan lenguas
ibchas que son mutuamente ininteligibles. Podrian representar una convergencia de
adiciones historicas diferentes. En este escrito usé el término guaymi cuando me referia a
s Ngawbe y a los Muri colectivamente. Para Wassen (1952) Ngawbe corresponde a los
ruaymi del Este. La divisién de los Guaymi hecha por Johnson (1948a, 1948b) en grupos
drtefios y surerios no esté en est2 momento respaldada por evidencias lingiisticas, culturales
histéricas.

Dicha estimacion corresponde al afio 1970. En la aétualidad, segln el censo de poblacién
acho en 1990, el pueblo Ngbbe asciende a 124,500 personas (nota del editor).

“Tradicional” se refiere a aquello que los Ngawbe ven como “suyo”, como opuesto a lo que

llos ven que pertenece al mundo exterior. Usando los datos disponibles (Ufeldre 1682;

“ranco 1882; Pinart 1885), se puede establecer empiricamente que gran partede lo que ellos
consideran propio son caracteris iicas de su cultura desde comienzos del siglo XVII.

6 En realidad lo que en estz escrito presento como también en otra parte (Young 1968),
difiere en muchos aspectos de la mayoria de lo que se ha dicho sobre los grupos de la baja
Centroamérica. Esta diferencia amerita una revision de las evidencias sobre, por ejemplo, los
?ribri, lf)s Cabecar, los Boruca, todos aparentemente relacionados de manera intima con el
Suaymi.

12

Es prcJable quela organizacién social tradicional de los Ngwabe *

COMENTARIOS GENERALES SOBRE LA RESIDENCIA, EL
PARENTESCO Y EL MATRIMONIO

Los Ngwabe viven en pequerios caserios dispersos, a intervalos
irregulares de un cuarto a media milla 0 méas. No tienen poblados
grandes o aldeas siquiera de naturaleza temporal. Su patrén de
asentamiento, tanto como numerosos aspectos de su organizaciéon
social, representa una adaptacién-viable al.ambiente ecolégico de
las montanas de Chiriqui por parte de agricultores que usan el
método de roza v quema.

Elideal de los Ngwabe de residencia postmarital es la virilocalidad’.
Todo hombré debe llevar a su esposa a vivir con él en las tierras de
los parientes masculinos. La resultante es un nucleo de hombres
relacionados patrilinealmente que residen juntos en un caserio con

sus esposas vy sus hijos. (Los Ngwabe sin embargo, no reconocen

formalmente ninguna manera de-contar la descendencia unilineal).
Las circunstancias de la vida diaria frecuentemente llevan a las
desviaciones del ideal, pero la residencia virilocal contintia siendo
ampliarriente méas comun que ninguna otra. Una muestra de 247
casos de residencia postmarital femenina fue distribuida como
sigue: 51 % virilocal, 15% uxorilocal, 26% bilocal, 2% neolocal y 6%
de otro tipo.

Algunas de las ecuaciones de la terminologia de parentesco de
los Ngwabe clasifican a los parientes masculinos mas en relacion con
el ideal de virilocalidad que en términos de residencia real. Otros
corresponden a las reglas de matrimonio. Claramente un hombre se
refiere a sus diferentes parientes masculinos en téerminos de dénde
ellos deberian estar viviendo. no dénde ellos estan viviendo.

7 Los téerminos que uso para describir la residencia postmarital son definidos de la manera
siguiente: virilocal, residencia en las tierras de los parientes del esposo; uxorilocal,
residencia en las tierras de los parientes de la esposa; bilocal, residencia alternativa, y
generalmente durante el mismo ano, en las tierras de los parientes del esposo y de los
parientes de la esposa; neolocal, residencia en tierras que no pertenecen a los parientes de
ninguno de los dos esposos. En un analisis de la muestra de la residencia por generacion se
sugiere que la mayoria de los casos de residencia bilocal se convierten en residencia virilocal
al cabo de los aros.

43



Los Ngwabe ven su red completa de relaciones sociales dentro
e una estructura de lazos de parentesco, incluyendo a aquellos con
os afines. Un anélisis detallado del sistema terminolégico de
narentesco esta mas alla del alcance de este escrito, pero algunos
‘omentarios generales estan dentro de lo abarcable. El sistema
}ngabe es cognatico (relacién por la sangre) y funciona en términos
e lo que Sahlins (1968) ha llamado una “légica de expansién”.
‘ omenzfando por el tope y considerando so6lo los consanguineos
xda la gente en lageneraciénde segunda ascendencia y generaciones’
2 ascendencia més alta son distinguidos sélo sobre la base del sexo.
0s términos pueden ser comentados como “abuelo” (roa) y
abuela” (milie). La terminologia de la generacién de la primera
scendencia es de tipo combinado bifurcado, caracterizado por la
cuacion F = FB #MB (runy gru, respectivamente)8y M = MZ #FZ

mneie y millie, respectivamente). La terminologia-de-tospririios”

awaianos se caracteriza por la generacién del ego vy en teoria es
plicable al grado n de los primos. Los términos pueden ser
xplicados como “hermanos del mismo sexo” (edaba) y “hermanos
2l sexo opuesto” (ngwae). ‘

El grado de extensién varia en la précticacon el conocimiento
enealbgico, el que a su vez es gobernado, hasta cierto punto por
;ctores de residencia y por la intensidad de la interacciéon scscial.
odos los primos primeros son siempre referidos como edaba y
‘gwae, primos segundos paralelos (FFBchch y MMZchch) son
sualmente incluidos, primos cruzados segundos son a menudo
gcluidos v todos los primos terceros son generalmente excluidos.
linguno referido como ngwae es elegible para el matrimonio.

En la primera generacion de descendencia, los hijos de edaba
onngobo (masculinos)y ngawngaw (femeninos). En la generaciéon
e (.jescendencia segunda la inica distincién es el sexo: los masculinos

‘Juienes pueden ser hijos de nuraw o ngawngaw o ngobo) son
oraw y los femeninos (otra vez, los hijos de nuraw o ngawngaw
o ngobo) son bun. Un rasgo interesante del sistema, el cual tiene
implicaciones en términos de alianza matrimonial, es que los

’5 Pa . .2 . . . i
o ra unamejor comprensién de los términos utilizados en este articulo, consultar el glosario
»n las paginas 59 y 60 (n. del t.)

4

biznietos (miembros de la generacién de tercera descendencia) son
clasificados con los hermanos. Los biznietos, sin embargo no se
refieren a sus bisabuelos con el termino de hermanos sino que usan
el de abuelos). La l6gica de expansion se aplica a la categorizacion
de los afines también. Todo edaba de la esposa de un homb.e y de
las esposas de los-hermanos de él, son sus “esposas potenciales”
(vawraw). D2 manera similar, los hermanos del esposo de una
mujer y-los hermanos del esposo de sus hermanas son su yawraw.
Yawraw son la tnica ciase dé afines‘que un‘Ngawbe puede elegir
para casarse: ninguna persona formalmente reconocida como
consanguinea es elegible para el matrimonio.

Los Ngawbe conciben el matrimonio no como una simple unién
de un hombre y una mujer, sino como la base de una alianza entre
grupos de parientes. La forma preferida de matrimonio es un
intercambio directo (simeétrico) de mujeres entre dos grupos de
parientes, aunque son comunes los matrimonios sin intercambio.
Idealmente, los hombres intercambian “hermanas” (ngwae) o las
“hijas de la hermana” (nuraw). El téermino uduaw, “pago”, es
usado para referir a una mujer recibida en intercambio por una
mujer. El mismo término es usado en el contexto de un intercambio
de bienes de cualquier clase. -

Las costumbres relacionadas con el matrimonio en la sociedad
Ngawbe incluyen el matrimonio por arreglo parental, la-poliginia
sororal y no sororal, el compromiso matrimonial infantil de las
mujeres, el sororato, el levirato, un periodo obligatorio de servicio
del yerno al suegro, el esquivar a los parientes politicos v las
obligaciones con parientes afines. Fuentes de documentacion
disponibles indican la continuidad de estas practicas desde los
comienzos del siglo XVII (Ufeldre 1682; Franco 1882; Pinart 1885;
Johnson 1948b; Alphonse 1956; Young 1968). En los primeros
relatos no hay mencién de matrimonios por intercambio de hermanas,
pero la tradicion oral sugiere su antigiiedad.

La poliginia sororal puede ser vista como robustecedora de las
alianzas existentes, mientras que la variedad no sororal permite la
formacion de nuevas alianzas. En una muestra de 121 hombres
casados, 60% tenian una historia de poliginia, 38% practicaban la

i 45



poligimia al momento de la encuesta y el 60% de estos ultimos
ejercia la poliginia sororal. Algunos hombres dicen que es mejor

- para la armonia del hogar casarse con hermanas; otros dicen que
na. Larealidad es que el niimero es mas o menos igual entre los que
lo hacen y los que no o hacen.

En arios recientes, funcionarios politicos Ngawbe (corregidores)

han intentado desalentar la-practica ‘del compromiso matrimonial -

infantil. Ellos dicen que una nifa comprometida en matrimonio, al
alcanzar la edad casadera a menudo huye con un hombre de su
propia eleccién. Esto frecuentemente resulta en litigios en apariencia
interminables, ya que el esposo estuvo manteniendo a la muchacha
desde el momentc-del compromiso matrimonial. De todos modos,
la practica continua, aunque no se sabe hasta qué punto.

No hay informacién disponible sobre la frecuencia real del
sororato, pero sedice que es comun. Tedos los Ngawbe con quienes
discuti el asunto estuvieron de acuerdo en que es la obligacion de los
afines del hombre proveerle con otra mujer si su esposa muere sin
darle hijos. Lamujer entregada es a menudo una hermana mas joven
que la fallecida, aunque una hermana mayor podria ser entregada
si alin no esta casada. Una hermana menor, en teoria podria ser
apartada del lado de su propio esposo. pero sélo en el caso que ésta
no tuviese hijos todavia. Si la esposa de un hombre lo abandona y
sus parientes masculinos no pueden inducirla a volver, una de sus
hermanas mas jovenes es a veces entregada como sustituta, aunque
otras formas de compensacién son posibles.

.os Ngawbe consideran el matrimonio leviratico como una
practica tradicional y las primeras fuentes de documentacién
fundamentan su existencia en el pasado. Hoy parece, sin embargo,
que ha desaparecido por completo. S6lo un caso fue registrado
durante el trabajo de campo. Aunqgue el matrimonio por intercambio
simétrico es el ideal, los Ngawbe afirman que en la préactica esta
desapareciendo. De una muestra de 254 matrimonios, 107 o sea
el 42% fueron intercambios. En un analisis de la muestra por
gereracion, los resultados fueron ambiguos, no aparecié una
referencia clara de decadencia en el matrimonio por intercambio en
anos recientes.

46

Figura 1 : Modelo de alianza simétrica entre los Ngawbe.

|
I

/

— — —..-I..._._-_.—-—

Esta figura muestra los rasgos del intercambio de hermanas, 'la ecua.lizacién
terminolégica FFF y de hermanos desde el punto de vista masculino y el_ {(?ga'l ’de
residenciavirilocal. Las maytsculasindican patrifiliacién y los nimeros, matrifiliacion.

47



Fxg(lllra 2 :.Un ejemplo empirico del re-establecimiento
e la alianza marital luego de dos generaciones.

Gy ?é4

" a0
5

— e e— c—
— e cumm—

2
Gx A4 cC4

mgiz(;lsogr'upod de. paflﬁentes. en una geperacién dada tiene lazos de
: nio, de intercambio y de no intercambio, con grupos de
parle’ntes de otros caserios. Los lazos de afinidad dentro de un
caserio son raros porque los residentes (con exclusién de los que
est{?n casados) son normalmente miembros de un mismo gru oqde
parlentes. qu lazos de matrimonio de cualquiera de los ddsptipos
Sirven como importantes puntos de apoyo econdmico y politico.

UN MODELO ESTRUCTURAL DEL MATRIMONIO NGAWBE

deYa que el mat&rimoni_q ideal siempre incluye el intercambio directo
Sjstenr‘le]geée_s entre dqs grupos de parientes, podemos hablar del

ma de matrimonio Ngawbe como de alianzas simétricas. Los
térmmo’s ('ie los hermanos Ngawbe (edaba Yy ngwae) se repitén en
forma ciclica cada tercera generacion; las personas separadas unas
de otras por dos generaciones interpuestas y que se reconocen
como relgcionadas consanguineamente, son hermanos
termmol()glclos. Esto es desde el punto de vista r;lasculino Desde el
;)unto de vista femenino hay una repeticién de térr.ninos en
8

generaciones alternadas, en algunas instancias. Por ejemplo, una
mujer se refiere a los hijos de su hermano como nietos (Young
1969). '

Lo que supone este rasgo estructural para el sistema de alianzas
de matrimonio parece claro. Las alianzas pueden ser restablecidas
entre los grupos porque los hermanos pueden tomar esposas del
mismo grupo: Tal sistema puede ser perpetuado con cuatro grupos
de parientes como niimero minimo; cada grupo compuesto por -
miembros masculinos y femeninos (ver figura 1).

Cuando se elaboré la primera vez el modelo estructural de
matrimonio de los Ngawbe mostrado en la figura 1, estuvo
parcialmente basado en una deducci6on tomada del criterio de
pertenencia para las categorias de parentesco de edaba y ngwae
que aparecen arriba. Un ejemplo mitico fue descubierto en materiales
genealégicos, en el que el matrimonio de un hombre y una mujer,
en particular en la generacion Gx? se dijo que era licito. Este caso,
ilustrado en la figura 2, apoya, aunque no de manera perfecta, la
hip6tesis de que las alianzas pueden ser restablecidas después de dos
generaciones interpuestas. En la figura 2, las personas y su relacion
genealdgica son reales. Las letras y los numeros mostrando filiacién
paternay materna han sido afiadidos de conformidad con el sistema
de alianzas mostrado en la figura 1. El ejemplo seria perfecto si el
descendiente de la Gy del hombre B2 y la mujer Al (de Gx) hubiera
sido una mujer, porque esto hubiera resultado en que la mujer
clasificada A4 en Gx?2 fuese Al en vez de A4. Sin embargo, no
existian ejemplos de genealogias perfectas.

En la figura 1, cada uno de los cuatro grupos originales de
parientes de los cuales el Gx se desarroll6, han sido clasificados de
acuerdo a la filiacién paterna y materna con el fin de ilustrar el
principio de filiacién simétrica, que aparece como la base para
determinar la elegibilidad o no elegibilidad de los presuntos esposos’.

9 Buchler y Selby (1968:69) sostienen que “la filiacion en todas las sociedades es, por
definicion, bilateral...” Por otra parte, en la pagina 92, ellos hablan de “filiacién asiméetrica”,
lo cual contunde la primera afirmacién. Sélo sefialo aqui que en los sistemas cognaticos, tal
como el de los Ngawbe, la filiacion asume una importancia tal, que ésta aparentemente no

" presenta descendencia unilineal en ninguna parte.

49



Lafiliacién paterna es indicada por las letras mayusculas yla filiacién
materna por los niimeros arabigos. La filiacién simétrica establece,
en efecto, cuatro “patriclases” y cuatro “matriclases” como un juego
minimo dentro del cual el sistema de alianza matrimonial puede
continuar funcionando. Tales “patriclases" y "matriclases” no son
llamadas unidades en la sociedad Ngawbe. La figura 1 presenta una
conceptualizacion ideal de un sistema. Cada grupo de parientes
Ngawbe; en realidad, puede tener alianzas matrimoniales con varios
grupos de parientes en una generacion dada (Young 1.68:
330-343). :

Sicada combinacién diferente de “matriclases” y "patriclases” es
clasificada como una seccion, en la forma en que los andlisis de los
sistemas australianos han sido presentados (ver Radcliffe-Brown
1930, 1951; Levi-Strauss 1949; Joselii~de-Jen 1052 itonces
son posibles 16 secciones diferentes. S6lo 12 secciones diferentes
son mostradas en la figura 1 (principalmente A1, B2, C3, D4, A4,
B3,C2,D1;yA3,B4,C1, D2). Esta reduccién facilita la ilustraciéon
de la permisibilidad del matrimonio entre, por ejempio, miembros
de Aly D4, tres generaciones después que matrimonios anteriores
han ocurrido entre estas dos secciones. Realmente, no hay por que,
en Gx?, los miembros de A1 no se puedan casar con miembros de

B2. Si tales matrimonios tienen lugar, vy ellos pueden, entonces °

todaslas 16 secciones tedricamente posibles pudieran ser explicadas.
La figura 3 lo ilustra.

La figura 1 representa solamente el matrimonio de los primos
cruzados, segundos, patrilineales (FFZDD). Parece haber por lo
menos una preferencia tedrica para este tipo de matrimonio. Esto
sirve como ejemplo para restablecer las alianzas originales entre los
grupos Al y D4 cuando estos grupos son otra vez constituidos en
Gx2. El restablecimiento de las alianzas entre A1 y D4 pudiera tener
como resultado la reunificacién de los derechos y propiedades
heredables, los cuales se habian dispersado en las dos generaciones
interpuestas.

La figura 3 ilustra el hecho de que el matrimonio puede ocurrir
en Gx? entre las secciones Al y B2 va que los miembros de B2 no
comparten una filiacion con los padres de los miembros de Al

50

Figura 3 : Actualizacion de las secciones A2, B1, C4 y D3

6z [ A3 B4 g_cjl_b g_olz—[F

Gx2 Al B2

Gy2 A_AR) B! 5_04_6) D3

(quienes son A3y C1) yviceversa. Dada esta secuencia de matrimenio
en Gx, Gy y Gz, el matrimonio en Gx? entre A1 y B2 es de primos
cruzados, segundos, matrilineales (MMBDD). Asi, mientras que las
consideraciones teéricas indican que el matrimonio FFZDD es la
forma preferida, el matrimonio MMBDD es también licito dentro del
sistema. En ambos casos (los matrimonios FFZDD y MMBDD), los
lazos consaguineos no son tenidos en cuenta o reconocidos por los
Ngawbe. Silos lazos fueran reconocidos, las mujeres serfan clasificadas
como ngwae por los hombre y viceversa, en cuyo caso no estarian
en la categoria permitida para el matrimenio.

Las nociones Ngawbe de descendencia son un tanto vagas y
ciertamente no establecen una base rigida sobre la cual clasificar a
las mujeres como aptas o no para el matrimonio. Los Ngawbe no
se preocupan detrazar lineas de descendencia muchas generaciones
hacia atras hasta llegar a un ancestro comun o pareja de ancestros,
como hacen muchas sociedades con sistemas de descendencia
unilineal. Las genealogias Ngawbe se caracterizan por un margen
horizontalmente extenso pero verticalmente son superficiales,
usualmente no incluyen mas de 5 generaciones (y la memoria tiende

51



a mostrar una generacion segunda ascendente, escasamente

poblada). No se observa predominio en el recuerdo de parientes
maternos como opuestos a parientes paternos. En algunas
gel .galogias donde existen diferencias con respecto a conocimiento
genealégico de parientes maternos y paternos, tal conocimiento
diferencial podria estar mostrando la constitucién de una funcién de
residencia més que una demostracién de tendencias unilineales.
Para decirlo de manera simple, una persona que reside coi los
parientes masculinos de su padre, es probable que tenga mayor
conocimiento geneal6gico de parientes paternos que de parientes
maternos, especialmente si los tltimos residen en un area distante
Y sus visitas al area no han sido frecuentes. Lo contrario también es
cierto. '

Teniendo en mente todas las limitaciones arriba mencionadas
me gustaria manifestar algunas expresiones especificas de
agrupamiento social significativas entre-los Ngawbe. Faron (1962)
distingue entre los grupos de emparentados y los grupos cognaticos
dentrode los Chocé. Esta distincion tiene utilidadenuna descripcién
de la sociedad- Ngawbe, pero creo que ademas es necesario
distinguir el “grupo de parientes primarios”. Cada Ngawbe continua,
hasta el dia que muere, identificandose con el lugar donde nacié. El
grupode parientes primarios consiste entonces en todas las personas
vivientes que nacieron en un caserio dado, las que estan relacionadas
consanguineamente. Los grupos de parientes primarios no son
egocentricos. Se puede-decir que entre los grupos de parientes
primarios es donde las alianzas matrimoniales tienen lugar, aunque
es importante notar que cualquier alianza dada no es de igual
significacién para todos los miembros del grupo de parientes
primar_ips. En general, una alianza es de mayor significado para
aquellos miembros que han continuado residiendo juntos.

El grupo de emparentados es egocéntrico y coincide con el
grupo de incesto. Esta basado en un conocimiento preciso de los
lazos geneal6gicos a través del padre y de la madre en la misma
forma. El grupo de emparentados incluye solamente parientes no
aptos para el matrirnonio e individuos del mismo sexo del Ego, que
estén colocados en la misma relacién cercana a éste como personas
no aptas para casarse. Un miembro del mismo grupo de

b2

Q= e ©o g Qi 2

Figura 4 : primos paralelos - matrimonio prohibido

AAZ A3 ABI d)c, )

Ego FBD Ego MZD

emparentados que uno, puede ser siempre referido por un término
especifico de parentesco.

El grupo cognético incluye todos los parientes conocidos de un
individuo, aunque su relacién genealdgica precisa con el Ego no
pueda ser especificada. A menudo un Ngawbe se refiere a otra
persona como hawmrawgaw, “pariente”, cuando esta consciente
del parentesco con la persona pero no puede especificar la naturaleza
de la relacion.

Para ilustrar lo que precede, vamos a considerar el caso de una
FFZDD. Si ella nace (y crece), digamos, en el caserio de
Mamandiibidi, sera miembro del grupo primario de parientes del
caserio. Sin embargo, es altamente improbable que Ego, la persona
de quien ella es FFZDD, sea también un residente de ese caserio por
causa del ideal virilocal. Si, prescindiendo del lugar de nacimiento y
de la residencia, Ego supiera sus lazos geneal6gicos precisos con
ella, ella seria para él su ngwae, un miembro de su grupo de
emparentados y por lo tanto no seria elegible para el matrimonio.
Bajo circunstancias normales. los Ngawbe no recuerdan el enlace

53



Figura 5 : Primos cruzados - matrimonio prohibido

Ego Ego  MBD

Figura 6 : FFZDD y MMBDD - matrimonio permitido

(éAI S? B2 Cc3 Al

A2 G D4 Cl

A3 &)DI
Ego FFZDD

Figura 7 : FFZDD = MMBDD - matrimonio prohibido

.AIUD‘l

AGA

A2 A
Ego FFZDD/MMBDD

54

- reconocida como pariente de Ego.

genealégico con una FFZDD y no pueden designar a ésta como tal.
Ella podria ser reconocida como una hawmrawgaw y de ese modo
como miembro del grupo cognatico de Ego, pero esto no serviria
como impedimento para el matrimonio, porque lo que determina,
al nive! de individuo, si alguien es una pareja potencial para el
matrimonio, es la membresia en el grupo de emparentados y no en
el grupo cognético de uno. En algunos casos ella ni siquiera seria

Pl e

La nocién de filiacién simetrica sobre la cual esta basada la
pertenencia del grupo de emparentados, trabaja de la manera
siguiente al establecer la elegibilidad para el matrimonio: un individuo,
masculino o femenino, recibe filiacién paterna de su padre y filiacion
materna de su madre (sea hombre o mujer). Un hombre transmite
solamente su patrifiliacion a sus hijos y una mujer comunica
(nicamente su matrifiliacién. Debido a que las personas que
comparten la patri o matrifiliacion no pueden contraer matrimonio,
podemos afirmar que las reglas para casarse son como sigue: sidos
individuos comparten la filiacion paterna o la materna, no
pueden casarse. Esta norma, sin embargo, es inadecuada porque
no da cuenta de todos los hechos. En tanto que la regla elimina
efectivamente la posibilidad del matrimonio para una FBD y una
MZD (ver figura 4), ésta no excluye el matrimonio para una FZD o
una MBD, que son también prohibitivos en la sociedad Ngawbe. No
obstante, como se aprecia en la figura 5, ni FZD ni MBD comparten
filiacion alguna con Ego. La disposicion siguiente excluye
efectivamente estas posibilidades y al mismo tiempo permite el
matrimonio para una FFZDD o una MMBDD (ver figura 6), que,
como ha sido notado, son matrimonios permisibles: Si una mujer
comparte filiacion con cualquiera de los padres de un
hombre, ella no podra casarse con él y, a la inversa, si un
hombre comparte filiacion con cualquiera de los padres de
una mujer, él no puede casarse con ella. Esta regla concreta
efectivamente los limites ideales del grupo de incesto.

Un resultado de esta nocién de filiacion simétrica es que las
mujeres emparentadas con un hombre, colateralmente por lazos
generacionales ascendientes no son consideradas como miembros
de su grupo de emparentados a menos que la colateralidad sea

55



simeétrica; estos es, a menos, por ejemplo, que una mujer sea ambos,
MMBDDy FFZDD Asi, tal matrimonio es permitido con una mujer
MMBDD o FFZDD, pero no con una mujer que sea ambas (ver figura
7). La colaterahdad simétrica por dos generaciones ascendentes
tiene como resultado la inclusién de tal mujer (es decir, MMBDD/
FFZDD) en el grupo de emparentados de un hombre y por lo tanto
no la hace elegible como pareja para el matrimonio. Mientras que
~ la colateralidad-asimétrica tiene el efecto opuesto. La nocion de
filiacion simétrica tiene el efecto tanto de expandii ‘de forma
restrictiva la membresia al grupo de emparentados ¢~mo limitar
selectivamente la eleccién de la pareja matrimonial.

BIBLIOGRAEIA

Alphonse, E.S.

1956. Guaymi Grammar and Dictionary With Some Ethnological
Notes [Diccionario y Gramatica Guay::ii con algunas notas
etnolégicas], Bulletin of the Bureau of American Ethnology
162: 118-125.

Aralz, R. Torres de.
1961. Laceremoniadelapubertad femeninaen dos culturas indigenas
panamerfias. Tareas | : ii, 63-71.

Buchler, L.R. y H.A. Selby.
1968. Kinshipand Social Organization [Parentesco vy Organizacién
Sociall. New York.

Fortes, M.
1959. Descent, Filiation, and Affinity [Descendencia, Afiliacion y
Afinidad], Man 59 : 193:197.

Franco, B.J.

1882. Noticias de los indios del departamento de Veraguas y
vocabulario de las lenguas guaymi, nortefio, sabanero y
dorasque. Coleccién de Lingtiistica y Etnografia Americanas,
ed. A.L. Pinart 4: 7-20. San Francisco.

56

Johnson, F.
1948a. Ceniral American Cultures : An Introduction [Culturas

Centroamericanas: Una Introduccion].  Bullétins of the
Bureau of American Ethnology 143: iv, 43-70.

1948b. Caribbean Lowland Tribes : The Talamar:ca Division [Tribus
Caribenias de Tierras Bajas: La Divisién Talamanca]. Bulletins
of the Bureau of Amencan Ethnology 143: iv, 231-252.

Josselin de Jong, J.P.B. de.
1952. Lévi-Strauss’s Theory omeshrp and Marriage[La Teoria de

Lévi-Strauss sobre Parentesco y Matrimonio]. Leiden.

Lévi-Strauss, C.
1949. Les structures elémentaires de la parenté [Las Estructuras

Elementales de Parentesco]. Paris.

Murdock, G.P.
1949. Social Structure [Estructura: Social]. New York.

1960. Social Structure in Southeast Asia [Estructura Social en el
Sureste Asiatico]. Viking Fund Publications in Anthropology

29.1-182,

Panama, Republica de.
1964. Censos Nacionales de 1960, Vol 9 : Poblacién Indigena.

Pinart, A.L.
1885. Chiriqui. Bulletin de la Société de Géographie, ser. 7 16:

433-453. Paris.

Radcliffe-Brown, A.R.
1930. The Social Organization of the Australian Tribes [La

Organizacién Social de las Tribus Australianas). Oceania 1:
34-63.

1951. Murngin Social Organization [La Orgaﬁizacién Social Murngin].
American Anthropologist 53: 37-56.

57



Sahlins, M.
1968. Tribesmen [Tribus]. New York.

Ufeldre, A. de.

1682. Conquista de la Provincia del Guaymi...Tesoros Verdaderos
de las Indias 3: cap. 1. Roma.

Wassen, S.H.
ez 1952, Some Remarks on the Divisions of the Guaymiindians [Algunas
Notas sobre las Divisiones de los Indios Guaymi]. Selected
Paper.s of the Twenty-ninth International Congress of
Americanists, ed. S.Tax, pp. 271-280. Universidad de Chicago.

Young, P.D.

1968. The Ngawbe : An Analysis of the Economy and Social
Structure of the Western Guaymi of Panama [Los Ngawbe:
Un Analisis de la Estructura Socio-econémica del Guaymi
Occidental de Panama]. Disertacion doctoral inédita
Universidad de Illinois: — ,

1969. A formal Analysis of Ngawbe Kinship [Un Analisis Formal
—  del Parentesco Ngawbe]. Manuscito inédito.

1970. Notes on the Ethnohistorical Evidence for Structural Continuity
in Guaymi Society [Notas sobre la Evidencia Etnohistérica para
la Continuidad Estructural enla Sociedad Guaymi]. Ethnohistory
17 (en prensa).

58

GLOSARIO

Colaterales: Aquellos parientes no lineales en la generacién de Ego en
ambos lados de la familia fuera de algun limite definido culturalmente.
(Pariente que no es por linea recta).

Descendencia matrilineal: Principio por el que los lazos de parentesco
lineal son trazados exclusivamente a traves de las mujeres, es decir que una

- nifa.o-nifo-e§descendiente de su madre, de 2 madre de su madre y asi

sucesivamente. :
a

Descendencia patrilineal: Principio por el que los lazos de parentesco

lineal son trazados por el lado masculino, esto es, un nino o nina es

descendiente de su padre, del padre de su padre y asi sucesivamente.

Grupo cognatico: Uss-fermade-2=5. Jencia por la que un individuo
puede escoger afiliacién ya sea con el grupo de parientes de: vadre o con
el grupo de parientes de la madre. Los parientes cognaticos son todos los
parientes de todas las generaciones en ambos lados de la familia hasta
limites definidos culturalmente.

Grupo_de emparentados: Red egocéntrica de parientes ligados
genealégicamente a Ego en una forma culturalmente especifica. Cada una
de las redes es diferente para cada Ego, con la excepcion de los hermanos.

Levirato: Practica por la que se espera que un hombre se case con la
esposa de su hermano muerto (si son varias, se casa con todas ellas).

Poliginia no sororal: la forma mas comtn de matrimonio multiple que
le permite a un hombre tener méas de una esposa al mismo tiempo.

Poliginia sororal: Matrimonio que implica que dos 0 mas hermanas sean
esposas del mismo hombre al mismo tiempo.

Primos cruzados: Los hijos de los hermanos de sexo opuesto de los
padres. La relacion de primos cruzados involucra un cruce de femenino a
masculino en los parientes conectados, por ejemplo, el hijo de una
hermana del padre, o el hijo de un hermano de la madre.

Primos paralelos: Primos ligados por parientes de la generacion
ascendente (a menudo paternos o rnaternos), de la misma generaciéon y
sexo. Por ejemplo, los hijos de la hermana de la madre o del hermano del
padre.

a9



Sororato: La practica por la cual se espera que las mujeres se casen con
el esposo de su hermana muerta.

Terminologia de parentesco hawaiana: Sistema bilateral simple por
el cual el grupo de emparentados se divide por términos que dicen el sexo
y la generacién de los parientes relacionados con Ego, la perscna que esta
hablando. Dentro de éstas distinciones los términos son clasificatorios: dos
términos c! nivel de la generacién de ABUELOS, que incluyen ademés los
. hermanos de éstos. Alnivel de los PADRES hay otra vez dos'palabras para

masculino y para femenino. En la propia generacion de Ego, los hermanos
Y primos se clasifican juntos con una palabra para los mascylinos y otra
para los femeninos. Los hijos y los nietos son tratados en la misma forma.

ABUELOS: ( GF=GFB GM=GM2Z ).

PADRES: (F, FB, MB, FZH y asi sucesivamente ).
MADRES: (M, MZ, FZ, FBM, MBW vy asi sucesivamente ).
EGO: (hermanos v primos ).

HIJOS: (Hijos y sobrinos, hijas y sobrinas ).

NIETOS: ( Nietos y nietas ).

Significado de ios simbolos usados:
Sexo masculino: A
Sexo femenino: o -

Matrimonio: | |

Linea de descendencia: ‘ )
EGO (la persona que habla): 4,e

Hermano (brother): B_____ n

Padre (father): F ;ﬁ
Madre (mother): Mﬁ,z

Esposa (wife): w ;f_?
Esposo (husband): H %ﬂ_ﬁl
Hermana (sister): z > R

Hermano del padre

(father brother): FB
Hermano de la madre
(mother brother): MB

Esposo de la hermana del padre
(father sister husband): FZH
Esposo de la hermana de la madre
(mother sister husband) MZH

60 .

LA EXPRESION DE ARMONIA Y DISCORDIA
EN UN RITUAL GUAYML: EL SENTIDO SIMBOLICO
DE ALGUNOS ASPECTOS DE LA BALSERIA




62

I
!

LA EXPRESION DE ARMONIA Y DISCORDIA
N RITUAL GUAYMI: EL SENTIDO SIMBOLICO
DE ALGUNOS ASPECTOS DE LA BALSERIA!

Philip Young
Traducccion de Francis K. Wallace, sj y Jorge Sarsanedas, sj.

Los Guaymi chibcha-hablantes son actualmente méas de 40,000
personas?. Habitan una é4rea de aproximadamente 2,500 millas
cuadradas® en las partes montafosas de las provincias mas
occidentalesde la Republicade Panamaé: Veraguas, Chiriquiy Bocas
del Toro. Anteriormente este territorio era mas amplio (Ver Young
1971, pp. 8-10). Habitan en pequerios caserios dispersos, practican
una agricultura de subsistencia usando técnicas de roza y quema.
Crian poco ganado y otros ammales domeésticos y complementan
sualimentacién cazandoy pescando ocasionalmente. Han contactado
y se han visto influenciados por la cultura latina desde la conquista
en el siglo XVI. A partir de la década de los treinta la-frecuencia e
intensidad de ese contacto con el mundo exterior se acelero,
causando un cambio cultural mas rapido que en los siglos anteriores.
Hoy bastantes Guaymi encuentran un complementoa su subsistencia
trabajando como asalariados en haciendas ganaderas y en
plantaciones bananeras y cafetaleras®.

El krun (en castellano, balseria) o juego de palos (balsa) de los
Guaymi ha fascinado tanto a los estudiosos como a los profanos

1 Publicado en inglés en Frontier Adaptations in Lower Central America. Helms, M. W.
y Loveland, F. O. (Eds.). Institute for the Study of Human Issues, Philadelphia: 1976 Se
publica en castellano con permiso expreso del autor.

2 La cifra que cita el autor es del censo de 1970, que sabemos fue mal hecho por varias
razones. Segin el tltimo Censo Nacional de 1990, la poblacién Guaymi-Ngobe asciende a
124,500 (nota del editor).

3 Esta extension equivale a 4,025 km cuadrados, aunque los Ngébe actuales reinvindican un
territorio de unos 10,000 kmZ en su propuesta de comarca. (nota del editor).

4 Para un tratamiento detallado de la organizacién econémica y politica de los Guaymi del
oeste de Panama, ver Young 1971.

63



durante muchos afios. A pesar de eso, en la literatura no se
encuentra ninguna descripcién satisfactoria de dicho juego ni una
clara interpretacion del significado del krun dentro del contexto de
la sociedad Guaymi. Este capitulo intenta remediar en parte esa
situacion dando una descripcién ideal de la secuencia de eventos
asociados al krun y ofreciendo una interpretacion de algunos
aspectos del juego como ritual.

La documentacién mas antigua quie conocemos esta escrita por

Fray Adrian de Ufeldre (1682) quien vivié con los Guaymi en el lado
caribefio del istmo entre 1622 y 1637. En muchos aspectos el
relato de Fray Adri&n tiene mas detalles, v en mi opinién es mas
exacto que relatos posteriores. Aunque Fray Adrian revela su
desdén por “las costumbres bestiales de los salvajes”, sudescripcién
esta mas de acuerdo, en muchos puntos, con las descripciones
actuales del krun. Por supuesto, actualmente no hay forma de
determinar cuénto han cambiado los hechos o el significado que
para los Guaymi ha tenido el krun en los tltimos tres siglos de su
desarrollo. Fray Antonio de la Rocha (1682), que sucedi6 a Fray
Adrian en el oeste panamefio en 1637 cuando éste tuvo que
abandonar la region, nos da una descripcion de un juego de palos
entre los Doraces y los Zuries, dos grupos extintos relacionados con
los Guaymi. Este juego parece similar al krun Guaymi.

Hay otras descripciones. En orden cronolégico, esta
primeramente la de Fray Blas de José Franco (1882), que visité a
los Guaymi a finales del siglo XVIII; A. L. Pinart (1885), que visitod
la region del rio Cricamola en Bocas del Toro en 1883 y parece que
Su narracion partié de la descripcién que Franco hizo; Ephraim
Alphonse (1956), un misionero metodista wesleyano que vivié con
los Guaymide la peninsula Valiente durante veinte afios en este siglo
aunque nunca traté de hacer un estudio sistematico del krun ni de
otros aspectos de la cultura Guaymi; Peggy Poor (1956), una
aventurera-periodista que observd una parte de un juego de krun
cerca del rio Cricamola v escribi6 un articulo You Bet Your Wife
(Apuestas tu esposa), que aparecié en la revista Natural History.
Esta periodista contribuyé a aumentar el malentendido generalizado
sobre lo que es el krun. Finalmente, unos comentarios sobre el
krun por Frederick Johnson (1948), que quizas pueden calificarse

64

como una interpretaciéon que pretende ser una descripcion.

Un andlisis, aun parcial, del sentido simboélico’de algunos
aspectos del krun Guaymi deberia superar inconvenientes. Entre
los méas importantes encontramos: 1) el juego actualmente casi
nunca se practica®; 2) la mayoria de los estudiosos del area, incluso
yo, nunca hemos sido testigos de una balseria; 3) los ensayos.
publicados son incompletos y de escasa credibilidad como
descripcionesy comointerpretaciones: 4) es s ensayos virtualmente. - -
carecen de discusién sobre el significad~. simbdlico, exegético,
operativo o posicional®. Tuve que confiar en relatos que a partir de
recuerdos me dieron los informantes y en sus parcos comentarios
sobre el significado exegetico. Por ello, este capitulo es etnografia
rescatada, de tipo muy especial. A pesar de lo cual, creo que vale la
pena producir y escsihir_ecta_d=zc J cidn y andlisis del krun,
realizando un comentario interpretativo. :

Es poco probable.que se encuentren otras descripciones o
comentarios de testigos oculares.” Con el rapido crecimiento y
desarrollo después de 1961 de la religion reformativa y nativista
Mama Chi(Ver Young 1971 : 212-224) y de su doctrina que
prohibe el krun y la chicheria (fiesta ritual con abundancia de
bebida), el primero se dej6 de jugar vy todavia no se ha recuperado,
por lo menos no se encuentra con la frecuencia del tiempo pasado.
A pesar de eso, en 1972 recibi un reporte que en el érea cerca de
Pena Blanca, en el Distrito de Tole, se jugdé krun en una pequefa
comunidad. No pude comprobar dicha informacién, pero no tengo
razones para dudar del hombre (un Guaymi) que me lo comunicé.

5  CuandoP. Young escribio este articulo probablemente la balseria estaba en decadencia,
sin embargo, desde 1978 en adelante ha ido en aumento el nimero de sus celebraciones
hasta llegar a unas diez o veinte cada verano, en el area que conocemos del oriente chiricano
(nota del editor).

6  Turner(1967: 50-51)define los tres niveles de significado asi : el significado exegético
equivale a la interpretacién de los indigenas; el sentido operativo es lo que el pueblo hace con
los simbolos rituales, como opuesto a lo que ellos dicen sobre esos simbolos; el significado
posicional supone “la relacién del simbolo con otros simbolos dentro de una totalidad, la
“Gestalt”, cuyos elementos reciben su significacion del sistema como un todo™.

65



Con ladecadencia del movimiento Mama Chiy larecuperacion
’esl?oradica de las chicherias, los recuerdos de algunos amigos
1nt1rpc?s mios entre los Guaymi, se refrescaron v pudieron
suministrarme nuevos datos acerca del krun que no habia podido
enf:ontrar en los afios 1964-65 o en el afio 1970. Dirante la
chlc}_leria, el edabali o la relacién de rivales rituales (qﬁ‘e voy a
descr'lbir posteriormente) tiene una importancia central. El edabali
también es una caracteristica prominente del krun. Parte de este
material nuevo seréa suplemento de'mi ensayo de 1971 (Ver Young

1971:204-212); tambien corrijo errores de descripciones anteriores

en la presentacion de las etapas del acontecimiento.
INTERPRETACIONES ANTERIORES

Lasinterpretacionesanterioresde quéelementos sonimportantes
enol krgn son béasicamente de dos tipos. Una presenta los opuestos
como eje central; la otra es una hipétesis de un rito agropecuario
Las d'os surgen sin fundamento real (los Guayminiegan explicitamenté
l? validez de ambas), porque no ofrecen ningUn analisis del significado
51r’n-b(5]ico del rito. En este escrito tan breve, no voy a realizar una
critica detallada de aquellas explicaciones. Aunque un pequeno
comentario parece necesario. '

!_a primera de esas explicaciones, que esta considerablemente
arralg’ada en Panama4, se encuentra en Johnson (1948: 251) y
tamblen.es enfatizada por Peggy Poor (1956). Ellos opinan que la
razér'l principal del krun seria jugar a las esposas y-algunas veces las
propledades (Johnson 1948), segun el éxito de la balseria. Dicha
version parece ser el resultado de rumores o de observaciones no
muy cientificas y merece poca fiabilidad como descripciéon, y mucho
menog como explicaciones, analisis o interpretaciones. Mis
informantes siempre desmintieron tales presentaciones. Al respecto
uno c.le>~mis amigos Guaymi comento: “Hay algunas personas que
rpantlenen que nosotros hacemos partidos para jugar a mujeres o
tierras, Jero eso es un cuento, nada mas. Jugamos por jugar, eso
es tod.o . Otros muchos Guaymi del distrito de San Félix (provi’ncia
de phlriqui) también defendieron que las esposas no se juegan seguin
el éxito de la balseria. Aunque también es verdad que de vez en
cuando unas mujeres salen del lugar con hombres con los cuales no

66

llegaron. Ello se debia a sus preferencias, no al krun. Este dato me

- hace sospechar que las narraciones sobre el juego de las esposas en

balserias de laregién del rio Cricamola de Bocas del Toro representan
interpretaciones equivocadas de los hechos reales.

La segunda interpretacién, mas seria que la anterior al estar-
formulada por estudiosos, explica el krun como unrito estrechamente

ligado_al-mundo agropecuario de los indigenas. Esto puede
comprenderse como un intento superficial de explicar los hechos en

términos de razon social. Hay dos variantes de dicha formulacién:
una lo relaciona intimamente con la cosecha del fruto de la palma
de pifa (Guilielma gasipaes). La misma se apoya aparentemente en
ei hecho, narrado por primera vez por Fray Adrian de Ufeldre
(1682), de que el krun ocurri6, por lo menos en territorio Guaymi,
en el tiempo de cosecha de la palma de pifa. Ello es reforzado por
informaciones deritos similares, hallados entre entre gruposindigenas
en la parte norte de-Sudamérica. En mi ensayo anterior sobre el
krun (Ver Young 1971 : 204-212) argumenté que la coincidencia
del rito con un evento del ciclo agropecuario no sirve como prueba
concluyente como para afirmar que éste es un rito agricola. Explico
esto haciendo una referencia especifica a la relacién entre el krun

y la cosecha de palma de pifa.

En el &rea de los Guaymi, la palma de pifa no tiene la misma
importancia como fuente de comida y chicha’ en la regién del
Pacifico que en la regién del Caribe. Mientras que el krun
aparentemente tuvo lugar en el tiempo de la cosecha del pifa en la
region caribena, éste es el tiempo mas seco a lo largo del afo, en
una zona que no tiene una estaciéon totalmente seca. El krun
también se dio en tiempo seco en la regiéon del Pacifico, usualmente
después de tumbar los arboles en las parcelas que van a ser
quemadas antes de sembrarlas. Creo que la época en que se celebra
el krun podria estar mas relacionada con las condiciones del tiempo
que con la cosecha dei pifa. Entender eso no es muy dificil porque,
de otra forma, el ritual se efectuaria en un lodazal. Es probable que
hubiese otra razén para tenerlo en tiempo de la cosecha del pifa, en

7 Chicha es una bebida fermentada que se puede preparar a partir de una amplia variedad
de frutas granos o tubérculos. La chicha de maiz es la mas comin entre los Guaymi.

67



la regi6n caribefia del norte : el rito del krun necesita mucha chicha
v la fruta del pifa era una fuente importante de la materia prima de
chicha. En la regién del Caribe el maiz, otra fuente de materia prima
de chicha, es menos abundante que en las regiones meridionales de]
Pacifico.

La segunda variante de la creencia de que el krun es un rito
agricola tiene su origen en una cita de Johnson (1948;:250) “el
krun tiene conexién con la agricultura, especialmente con la
siembra de los productos, pero no hay una documerniiation clara y
detallada todavia”. En mi opinién no habra nunca tal documentacion
porque la premisa es falsa. Muchos Guaymi, en diferentes ocasiones,
me dijeron que el krun no es un rito ni de la siembra ni de la cosecha
Y que no tiene conexio6n significativa alguna con las etapas del ciclo
agropecuario (es decir que para ellBs”ﬁcTﬁéﬁé‘rTaE{que ver con tales
significados). El hecho de que los mismos tengan otro rito diferente
de celebracion y al que reconocen como rito agricola da mucha
credibilidad a sus pronunciamientos acerca del krun.

Si la importancia del krun no se encuentra en que sea un rito
agricola ni en la oportunidad de apostar las esposas u otros bienes
¢cual sera el significado autentico? A ello voy a tratar de responder
después de presentar una descripcion condensada de tipo ideal de
los eventos y etapas del mismo.

UNA DESCRIPCION IDEAL

No conozco ninguna descripcion de las etapas reales de los °

acontecimientos que son parte del krun, porque con el surgimiento
ydesarrollo del movimiento *“Mama chi” desapareci6 la oportunidad
de observarlo a gran escala. Cuando yo hice mi primer estudio
etnografico entre los Guaymi, me encontré muy limitado vy las
informaciones que recogi venian de la memoria y la imaginacién de
mis informantes y de su manera de interpretar las cosas. De sus
recuerdos sobre el krun, las descripciones sin duda deficientes en
detalles exactos y en muchos casos erréneas también, no eran
descrinciones ideales, aunque tampoco esas eran las intenciones de
mis informantes. En mi libro (Young 1971; 207-209) presenté una
descripcién de este estilo. Aquino voy a contar ninguna. Lo que voy

68

a presentar es una secuencia formal. ideal. una declaraciéon que los
Guaymi consideran es el procedimiento del rito completo. Sobre los
elementos formales de ello asentaré mi interpretacion simbolica del
krun. )

LOS ARREGLOS PRELIMINARES

Los arreglos preliminares incluyen la invitaciéon de parte de un
hombre de un caserio y la aceptaciéon por parte de otro hombre de
otra aldea. Los Guaymi dicen que el anfitrion y el huésped deben ser
de lugares bastante distantes. aunque la magnitud de la distancia no
tiene mucha exactitud, probablemente porque ella tiene mucho mas
que ver con la relacion social que con la geografia. Lo cual significa °
que el éxito del evento depende del hecho que tanto el anfitrion
como el huésped tengan un grupo de participantes y seguidores muy
numeroso, de quienes la mayoria seran parientes (los Guaymi
definen la parentela consanguineamente mas que linealmente), y
ello serd més probable cuando el traslape de las relaciones de
parentesco se minimice por razén de la distancia geografica. Los
dos hombres, el anfitrién y su huésped principal, tienen que corifiar
enelapoyode la gente de suarea -familiares, vecinos, amigos- antes
de formalizar el arreglo. El aceptar la invitacién hace que el anfitrién
y el huésped sean edabali (relacion de rivales rituales). De esta
relacion vamos a hablar mas tarde. Muchos partidarios de los
hombres principales también tendran relacion de edabali con
miembros del otro grupo. Estas relaciones se daran durante el krun.
Los Guaymitraducen la palabra edabali como contrario, oponenite,
rival. Ello dice algo sobre cémo perciben dicha relacion. Voy a
emplear los términos “anfitrion™ y “huésped™ para indicar los dos
papeles en la relaciéon edabali®. .

Al saber que la invitacion ha sido aceptada, el anfitrién y su
grupo empiezan los preparativos, incluyendo el corte de palos de
balsa (las balsas), que se ponen a secar durante varias semanas. Mas
tarde, todavia unas cuantas semanas antes del evento, el patrocinador
(kububu) manda a dos emisarios para informar a los contrarios

8 Los Guaymi utilizan el termino edabali en un sentido mas general para referirse a cualquier
miembro del equipo contrario durante el krun.

; 69




rituales sobre la fecha y el lugar del krun. Estos emisarios llevan
Cuerdas anudadas (ki igwa) para contar los dias. Viajando tocan
caracoles, periddicamente, y asi su llegada y el motivo de su misién
son bien publicitadas. Los emisarios son agasajados con un
ofrecimiento continuo de chicha que deben aceptar hasta
emborracharse. Al dia siguiente reciben comida para el camino de
regreso. Elhuésped principal. entonces, repite el proceso mandando
dos emisarios ‘al patrocinador. Estos llevan la aceptacion de fos
arreglos. Dicha noticia nunca se manda con los emisarios ajenos
porque las formalidades del rit~ son mas importantes que la
eficiencia. Otros procesos adicionales pueden seguirse si, por
alguna razén, hay cambios con respecto a la fecha o el lugar.

Cuando se acerca el dia del krun, el anfitrion v su grupo
preparan grarwescanicacesGe chicha y de comida y el huésped
COn Su grupo se prepara para el viaje a la otra aldea. El krun como
tal, es descrito por los Guaymi como un evento de cuatro dias, tal
como lo explico en los apartados siguientes.

EL TIEMPO DE ESPERA

Calculando los dias necesarios de viaje para llegar al iugar
senalado en el dia elegido, los huéspedes agasajados van caminando
en medio del sonido de caracoles y de otros instrumentos. Cuando
les falta menos de un dia para llegar al lugar designado, los invitados
Se encuentran con los emisarios del anfitrién, que llevan mucha
chicha y comida. Ello garantiza que el huésped no tenga sed ni
hambre. Cuando est4 cerca e} edabali, el patrocinador mismo sale
a su encuentro con mas chicha y avisa a su contrario ritual que ély
Su grupo detenerse donde estan (siempre es un sitio muy cercano al
campo donde tendra lugar el krun). Esa tarde y esa noche son
llamadas ni kede bida, el tiempo de espera.

EL TIEMPO DE VELA

En la madrugada siguiente empieza el primer dia comf)leto del
krun. Este se llama nw)de n)ere, tiempo de vela. El patrocinador
conduce de la mano a su edabali al sitio elegido para él en un
extremo de la cancha. extremo opuesto al del anfitrion y su grupo.

70 -

TEL e

L ZARE:

:

]

3

AN YT

A R

Otros hombres del grupo del anfitrion habran concretado relaciones
de edabali con miembros del grupo de invitados v ellos también
buscan a sus contrarios rituales v los conducen al sitio elegido,
déandoles chicha®. Posteriorrente, cada anfitrién lleva a su edabali
a su propio campo donde le Han chicha sin cesar Y un poco de
comida hasta que, como deberia ser, el huésped caiga totalmente
embriagado. Los anfitriones tienen que beber con su edabali. Los

.. familiares de ambos lados también participan. Consecuentemente

la mayoria de los hombres (v muchas mujeres) se emborrachan
ritualmente en el curso de las actividades. La bebida ritual contintia
alo largo de la noche con gran ntimero de canciones y bailes en los
cuales participan hombres y mujeres.

Se suceden peleas y se intercambian insultos. Estos suelen
terminar en rencores. Pero aun aqui encontramos rasgos rituales.
Dos hombres pelean cara a cara hasta que uno cae al suelp, casi sin
sentido. Su antagonista entonces le ayuda a ponerse en pieylo -
acomparia ofreciéndole de nuevo chicha. Los edabali nunca se
confrontan fisicamente. En el tiempo de la vela, los palos de balsa
(que tambien se llaman krun) son quardacas por hombres elegidos
por el anfitrién principal para que no sean usados en las peleas.

EL TIEMPO DEL PARTIDO

El tercer dia, krun n)ere, es el tiempo de jugar. Todos
comienzan los preparatives antes de la madrugada. Pintan sus
caras. Se visten con ropa mejor, mas fina y diseriada. Los hombres
se adornan con las chakiras (collares de cuentas), con penachos y
pieles de animales, rellenas!®. Para ese momento, muchos invitados
habran ya hallado competidores para la balseria. )

Cada hombre tiene un nombre especial que emplea en el krun.
Nunca se le conoce por su propio nombre durante el evento. Incluso

9 La composiciénde los campamentos en cada lado se rige por el ideal de virilocalidad (Young
1971 : 132).

10 Sise hade creer a relatos antiguos, se supone que estas pieles rellenas que los hombres
llevan a sus espaldas durante el krun pueden comunicar el poder (;y las caracteristicas?) del
animal al que las usa.

71



ese nombre especial no debe decirse directamente. Cuando su
edabali le ofrezca chichay le pregunte sunombre, él dice que debe
preguntar a sus hermanos. La persona responde por el nombre
sefialado por los opositores dentro del tiempo del krun, aunque
varios miembros del otro grupo lo conozcan por el nombre de pila.

Ocho hombres de cada grupo, elegidos por el anfitrién y su
edabali, enrazon de su habilidad yde suvaler; empiezan el partido,
Los ocho corren por el llano, un 4rea nivelada, de mucho césped;
mientras con mucha bulla anuncian su presencia y toman posicién,
dando la espalda a sus edabali. Los anfitriones se ponen en una
linea, cuatro en cada lado de la mesa en donde se encuentran las
balsas. Dos balsas con sus extremos envueltos en hojas, se toman
de la mesa por los dos hombres mas cercanos a ésta v a una senal
del anfitrién las lanzan a sus oponentes, quienes a su vez las lanzan
también. Los palos deben pegar a los rivales solamente en la
pantorrilla. Pegarle en otras partes del cuerpo se considera una
trampa, causa de indignacién o enojo. Entonces lanzan las balsas los
otros pares de rivales hasta que cada uno de los ocho de cada equipo
las haya lanzado (ver figura 1). Esta secuencia se repite cuatro veces.
Luego todos beben chicha por unos momentos. La secuencia de
cuatro lanzamientos por cada rival se repite. Después de eso el
lanzamiento queda libre para todos los que quieran participar. El
anfitrién principal y su edabali (segun informacién recibida en
1972) nunca lanzan palos el uno hacia el otro, aunque pueden
participar de los lanzamientos con otros rivales. Idealmente, nadie
participa lanzando palos contra su rival ritual (edabali). El edabali
identifica los hijos y hermanosde la otra poblacion porque idealmente
no deben lanzar palos a familiares cercanos de sus oponentes
rituales. Los lanzamientos contintian todo el dia hasta las seis de la

tarde cuando el anfitrion principal manda que recojan todos los:

palos y asi el juego se da por oficialmente terminado. Al atardecer
los invitados con su familia y parientes, reciben otra vez chicha y
comida de sus edabali. Entonces regresan a su campamento para
dormir y esperar la madrugada.

72

LRl e ]

O 0
O O

Figura 1. El comienzo formal de lanzamiento de balsas. La
secuencia de lanzamiento que se muestra aqui se repite cuatro veces
seguida por un receso para toma de chicha y luego se repite otras

cuatro veces.

Jugadores del lado invitado

O
a |2

-

0Q Q0
N' .O O O

Jugadores del lado anfitrion

—~—

()

C

ALSAS ENVUELTAS

BALSAS APILADAS

EL TIEMPO DE SALIDA

En la madrugada del cuarto dia, conocido como krun hondrin
n)ere, tiempo de salida, el anfitrién principal otra vez conduce a su
edabali por la mano a su campo y una vez mas le ofrece chicha
reservada para la salida. Asi hacen los otros anfitriones con sus
respectivos edabali. Toda la chicha. exceptuando una pequena
cantidad, se consume en esta etapa.

73



Despueés, el anfitrién principal y sus comparieros conducen a los
huéspedes al limite del campamento de huéspedes vy les dan una
buena cantidad de comida, cocinada Y no cocinada (carne, arroz.
frijoles, bananos verdes, etc), que les sostengan a ellos y a sus
parientes en el camino a casa. Una paite pequena de la comida
cocinada seré devuelta al anfitrién por el huésped. Los que reciben
estos generosos regalos deben compartir con los comparneros
menos afortunados, es.decir con aquellos que no encontraron
edabali. Se consumen las sobras de la chicha y los huéspedes
parten.

Esta es la version idealizada que me contaron hombres que
habian participado en un krun anteriormente. -

EL SIGNIFICADO DEL KRUN

Varias aspectos del krun simbolizan rasgos y modelos de
comportamiento y emocién de la sociedad Guaymi. El rito
generalmente ensefa a la vez la relacion ideal de armonia v las
discordias inevitables que se encuentran en la vida.Guaymi. Pero
ademas de este nivel amplio de representacion simbolica es posible
examinar también el significado simbolico del krun como rito.

Turner(1967: 19)define el rito como: “comportamiento formal
establecido para ocasiones que no son de la rutina tecnologica, v
que dicen referencia a creencias en seres o poderes misticos”. El
krun Guaymi, en cuanto yo puedo identificarlo, no dice referencia
a creencias en seres misticos, pero si hallamos referencias a
creencias de poderes misticos si el “poder mistico” lo interpretamos
libremente. Asi, el krun puede considerarse rito segun la definicién
de Turner. De otra manera se conforma de acuerdo a la definicion
mas amplia de Firth (1951: 222) segun la cual el rito es “un tipo de
actividad modelada u orientada para controlar las acciones humanas.
principalmente de calidad simbolica con referencia no empirica,y
que ademas es una norma sancionada por la sociedad”.

Es posible que en los tiempos precolombinos, el krun sirviese
para dar un tiempo de tregua, en un contexto ritual, respetado por
los dos grupos, para que las facciones pudiesen acercarse a

74

YT ep

S SN P SRR

comerciar o a otras cosas. En la narracién que hizo Fray Adrian en
el siglo XVII, mencioné una feria que ocurrio en tiempo de balseria,
en la cual la gente cambiaba mercancias y bienes. Hay que apuntar
que Fray Adrian también afirma que la balseria tuvo lugar durante
dos dias en vez de uno (“dos dias duraba esta confusion™), lo cual es
aparentemente erréneo. Aunque una comparacion entre el krun y
los banquetes rituales de los grupos Yanomam® del norte de
Sudamérica hace ver razunable la-hipétesis de tregua-comercio, sin
embargo, falta una evidencia histérica que demuestre esto en firme.
Elkrun en los tiempos mas recientes no ha tenido esta razén dado
que los Guaymi hace muchos arios que no entran en guerras entre
si ni con otros. También debe tenerse presente que aunque la
descripcidn moderna coincide en muchos detalles con la descripcion
de Fray Adrian, el significado y la razon del rito pueden haber
cambiado considerablemente.

—Después de un breve estudio del significado del nimero cuatro,
voy a comentar un poco el uso del nombre alternativo en la relacién
de edabali, la chicha y las donaciones de comida para ilustrar la
mezcla de armonia y discordia que se encuentran en el rito del krun.

EL NUMERO CUATRO

Los sucesos del krun ocurren durantes dos dias enteros de
actividad, pero los Guaymi describen ello como un evento de cuatro
dias. Ocho hombres de cada grupo (anfitriones e invitados) se
agrupan en subgrupos, cuatro a la derecha, cuatro a la izquierda de
la mesa en donde se ponen los palos y cada cual lanza un palo cuatro
veces; a esto le sigue un descanso y luego una repeticion de los
cuatro lanzamientos por cada participante. ldealmente, los grupos
rivales tendrian krun cuatro veces antes de pedir otros rivales. La
cifra cuatro se encuentra también en otras areas de la vida Y
pensamiento Guaymi!!. Para ellos la cifra representa lo correcto, lo
apropiado, un modo perfecto de observancia social: esta cifra tiene
importancia en su descripcién de lo que debe ocurrir en el krun. El
significado simbolico del “cuatro™ deja claro que es usado

11 De hecho, el cuatro es el nimero sagrado en un buen nimero de cosmogonias
amerindias. Es simbolo de la totalidad (nota del editor).

75



retoricamente para indicar el proceso correcto ydebido en el rito de]
krun mas alla de lo que ocurra en un krun particular.

EL NOMBRE ALTERNATIVO

Laexplicacién que dan los Guaymi del uso de nombres especiales
en el krun es sencilla : su uso debe ocuiltar la identidad en <! rito. En

- la explicacion esta implicita la idea de que en el juego el hombre no
es el mismo; sino que tiene una lentidad diferente y distinta. un -

alter-ego. Asi, las consecuenc. s de su interaccién con otros
quedan reducidas a la realizacion del rito. En cuanto al conflicto cara
acaraoalcombate en la balseria. el cambio de nombresdebe indicar
que las heridas fisicas o psicologicas. la vergiienza. el ridiculo. no
Pueden ser vengadas legalmente fuera del cornitexto ritual del krun.
Elmecanismodetrombreane, nativo presenta la posibilidad de que
los antagonismos que se originen en el krun no se conviertan en una
enemistad prolongada. Sin embargo, no se prohibe que tal
animadversion pueda ser vengada ritualmente por un hombre en su
alter-ego combatiendo con otro alter-ego en la balseria 0 en una
pelea. En efecto, eso sucede frecuentemente. El uso de nombres
alternativos por edabali evita Ia reciprocidad de chicha vy comida
hast? que la identidad alternativa se asuma dentro del contexto
ritual.

EDABALI

Ellanzamiento de balsas dentro del krun puede verse como una
manifestacién de agresion bien controlada-en un contexto
estructurado ritualmente, que significan una expresion simbolica de
discordia. La relacién de edabali no se describe facilmente porque
tiene las caras de Jano!2. Cualquier interpretacion de la relacién de
edabali ha de reconocer que a un nivel socioldgico general de
significado, ambas, armonia y discordia, estan representadas
'sirlnb(')licamente €n comportamientos que son parte integral de esta
relacioéon.

12 Jano, rey del Lacio (Italia) que tuvo el don de ver hacia el porvenir v hacia el pasado; se
le representa con dos caras contrapuestas (n. del t.)

76 -

crnnet ey

LS RO ks,

Después de constituirse la relacién de edabali, ésta debe
perdurar toda la vida. Cada individuo puede tener varios y por lo
mismo cada mujer puede tener varios también; cuando los hombres
entran en esa relacién, sus Tesposas se encuentran en la misma
relacion la una a la otra. Eii una chicheria los edabali tienen
padrinos y éstos también han de ser edabali. Mis informantes no
mencionaron ésto en su descripcion de la balseria, pero Yo supongo
que éllo es verdad. -

Elhecho que los edabali nunca se lanzan palos el uno a otro no
indica ausencia de rivalidad. Expresiones como “compariero de
bebidas” o “socio del banquete”, describen el nivel de relacion
manifiesta y de interaccién entre los edabali: debido a esto me
parece significativo que los Guaymi traduzcan edabali al espariol
como “contrario” (oponente, antagonista, competidor, rival). Eso
deja claro que para los Guaymi la relacion incluye rivalidad mostrada 7
en un contexto ritual. Un hombre ofrece chicha a su edabali, pero
él también tiene que tomar. Los Guaymi dicen que el hombre esta
tratando de noquear a su rival con la bebida v evitar noquearse a si
mismo. Los edabali pelean cuando han tdmado chicha. Durante el
ritual de tomar chicha, los parientes de un rival pueden y deben
apovarse tomando parte de la chicha ofrecida. La actividad significa
a lavez la agresion y la solidaridad esperada de parientes en tiempo
de discordia. Pero implica mas atn.

Dar bebida y comida constituye la base de las relaciones
amistosas en la sociedad Guaymi. Como parte de una relacién
reciproca, ésto es justo y produce armonia. Pero en la relacion de
edabali, una donacién exagerada hace que la reciprocidad sea
dificil, a veces imposible y asi alcanza proporciones de un hecho
simbdlico antisocial de agresion. Dicha donacion desproporcionada
se permite solo en un contexto ritual y alli estd controlada
estructuralmente por las normas del rito. Con lo cual la accién
reciproca de edabali simboliza la hospitalidad que es costumbre en
la sociedad Guaymiy la hostilidad que siempre queda reprimida bajo
el nivel de las relaciones sociales.

77



CHICHA

Dicen los Guaymi que no trabajan eficazmente sin chicha, porque
la chicha les da fuerza. Se convierte en un simbolo de poder. En
tiempo del krun, cada hombre recibe una sobredosis de esta fuerza.
En la vida diaria, la bebida sirve como expresion de genuina

hospitalidad. En el krun, la chicha se toma en un contexto de -

rivalidad ritual en un doble seritido : siendo simbolo de hospitalidad
es también simbolo de agresion. '

LOS DONES DE LA COMIDA

Cuando los anfitriones les dan a sus edabali comida para el
camino a casa, los huéspedes devuelven una cantidad pequeria. Los
Guaymi dicen que ésto es tradicional, que es obligatorio. Ellos creen
que asi se garantiza que siempre habra comida en la casa del
anfitriony que si el edabali fuera alla podria comer otra vez. Dicen
que el anfitrién no tiene que aceptar la devolucién. Es el gesto lo que
importa. Asi, el intercambio de dones simboliza que la relaciéon de
edabaliva a perdurar y también la reciprocidad que le esinherente.

Lanorma general de compartir en tiempo de krun (yentiempo
de chicheria) refleja también lo que sucede en las relaciones sociales
cotidianas. Dentro del contexto ritual, sin embargo, hay un
desplazamiento de las normas comunes al nivel del significado
simbdlico. Esto se prueba con el hecho de que los edabali no
reparten ni piden comida el uno del otro como la reparten o piden
de sus parientes. Tampoco reparten bebida o comida en un
contexto ritual aquellos que no son edabali.

CONCLUSIONES

Gluckman distingue cuatro tipos de rito: *1) Acciébn magica,
relacionada con el uso de sustancias que acttan por poderes
misticos...; 2) Accion religiosa, el culto a los antepasados que actlia
de esta manera; 3) Rito sustantivo o constitutivo, que manifiesta o
modifica las relaciones sociales por ideas misticas. De ésto son
ejemplos los ritos de pasaje; 4) El rito factico, que incremento la
produccion o la fuerza o que purifico, protegié o aumenté el

78

bienestar del grupo” (1962: 23). Dentro de este sistema el krun
Guaymi seria un rito constitutivo.

Como evento ritual, el krun simboliza de muchas maneras, en
forma patente o sutil, la omnipresencia de la armonia y la discordia
de la vida diaria de los Guaymi. Al principio, pensé considerar el
mismo como simbolo primariamente de agresion pero un estudio
mas cuidadoso de los detalles de las actividades del rito me hizo ver
que tiene que entenderse de ambas formas, como representativo de
amistad y hostilidad. La dgresion simbdlica se hace mas explicita en
el lanzamiento de palos y en las peleas. El simbolismo equivoco de
armonia y discordia se ve mas reflejado en la relacion de edabali.
El'krun también es ocasion de reconocer publicamente al anfitrion
principal como el hombre méas importante del area (Young 1971:
2ITjyenesie senudo sirve como rito de pasaje. En cuanto a la
sociedad general, es expresion de relacion social mas que de
alteracion de la misma. 3

En este breve capitulo no traté de investigar la relacion entre el
krun de los Guaymi y los banquetes rituales que se encuentran en
los indigenas de Sudamérica. Basta decir que krun es parte del
patrén ritual que se observa en el norte de Sudamérica y que se
parece a los ritos de agresion de dicha zona en los rasgos siguientes:
golpes fisicos entre rivales, insultos verbales, regalos de chicha v
comida rituales y la posibilidad de mayores cosas. Existe evidencia
de que siempre existia la posibilidad en el krun de peleas de tipo
semi-ritual y que podian convertirse en matanzas y vendettas. En
esto vemos semejanzas con las fiestas de duelo de grupos
sudamericanos descritas por Chagnon (1968) y mencionadas
anteriormente por Pinart (1887) y Termer (1919). Pero los Guaymi
trataron de evitar tales derivaciones (que existian en la época de
postconquista) refrenando a cualquiera que deseara convertir la
celebracion en algo mas que una simple pelea de pufios. También
se puede sugerir que el uso de nombres alternativos sirvio para evitar
que las hostilidades creciesen mas alla de los limites rituales del
krun.

Gluckman (1962: 41) afirma que “un hombre no es en un
momento amigo y en el otro enemigo, sino que siempre es ambas

- 79



cosas”. Esa manera de describirlo es muy aceptable para expresar
eltema central que parece impregnar el simbolismo del rito Guaymi
del krun.

RECONOCIMIENTOS

La investigacién en que se ha basado este trabajo recibi6 el apoyo
del National Institute of Mental Health y de=laUniversidad- de
Oregon, por lo cual estoy agradecido. También quiero expresar mi
gratitud a John Bort, Don Messerschmidt, Richard Smith, Chuck
Smythe, Ted Stern and Henry Wassen quienes hicieron comentarios
a la versién anterior de este ensayo. Asumo toda la responsabilidad
por los errores de hechos y de interpretaciones que queden en la

presentacién actua!

REFERENCIAS

Alphonse, Ephraim S.,

1956  Guaymi Grammar and Dictionary with Seme Ethnological
Notes. [Diccionario y Gramatica Guaymi con algunas notas
etnoldgicas] Bureau of American Ethnology, Bulletin No. 162.
Washington, D.C.: Government Printing Office.

Chagnon, Napoleén A,
1968. Yanomamé: The Fierce People. [ Yanomamd: el pueblo feroz]
New York: Holt, Rinehart and"Winston.

Firth; Raymond.
1951. ElementsofSocial Organization. [Elementos de organizacion
social] Boston: Beacon Press.

Franco, Fray Blas José,

1882. Noticias de los indios del departamento de Veraguas y
vocabulario de las lenguas guaymi, nortefio, sabanero y
dorasque. Coleccién de linguistica v etnografia americanas,
Vol. 4. San Francisco: A. L. Pinart.

Gluckman, Max,
1962. Les rites de passage. [Los ritos de paso] In M. Gluckman, ed.

Essays on the Ritual of Social Relations. Manchester-
Manchester University Press.

Johnson, Frederic!s,
1948. Caribbedn lowland tribes: the Talamanca division. [Tribus
caribenas de tierras bajas: la division Talamanca) In J. H.
Steward, ed., Handbook of South American Indians, Vol. 4.
Bureau of Amencan Ethnology, Bulletin No. 143. Washmgton
 D.C.: Government Printing Office. - wmsiel

Pinart, A. L.,
1885. Chiriqui, Bocas del Toro, Valle Miranda. Bulletin de la
Societé de Géographie, Ser. 7. Vol. 16: 433-453,

1887. Les Indiens de I'etat de Panama. [Los indios del .Esfado de
Panama] Revue d‘ethnographie, 6 (1): 33-56; 6«(2)#1—1—7413&\

Poor, Peggy, -
1956. You bet your w1fe [Apuestas tu esposa] Natural History, 65:
308-313.

Rocha, Fray Antonio de la,
1682. Del Padre Fray Antonio de la Rocha y de la conversion de los
indios de la Provincia de San Salvador de Austria de los
Doraces y Zuries en el Reino de Panama, hecha por su grande
celo. Tesoros verdaderos de las Indias, Vol. 3. Rome: N. A.
Tinassio.

Termer, Franz,

1919 Ein Beitrag sur religiosen und kulturellen Leben der Guaimi-
indianer im 16. Jahrhundert. Korrespondenz-Blatt der
deutschen Gesellschaft fiir Anthropologie, Ethonologie
und Urgeschichte, 50: 9-12.52-55.

Turner, Victor,
1967. The Forest of Symbols: Aspects of Ndembu Ritual. [El
bosque de simbolos: aspectos del ritual Ndembu] Ithaca,
N.Y.: Cornell University Press.

Ufeldre, Fray Adrian de,
1682. Conquista de la Provincia del Guaymi... En Tesoros
verdaderos de las Indias, Vol. 3 Rome: N.A. Tunassio.



